# 

משמחת הנישואין של החתן התמים **ניסן** שי׳ והכלה מרת **חי׳ מושקא** שתחי׳ מאסקאוויץ



יום הבהיר כ' כסלו, חג הגאולה, ה'תשע"ג מאתיים שנה להסתלקות כ"ק אדמו"ד הזקן לונדון, אנגלי'

בעזהשי"ת

### פתח דבר

אנו מודים לה' על כל הטוב אשר גמלנו, ובחסדו הגדול זיכנו בנישואי צאצאינו החתן התמים **ניסן** שיחי' עב"ג הכלה מרת **חי' מושקא** תחי' למז"ט. ביום השלישי בשבת, יום שהוכפל בו כי טוב, יום הבהיר, חג הגאולה, כ' לחודש כסלו, ה'תשע"ג.

התודה והברכה מובעת בזה לידידינו ומכירנו, אשר הואילו לשמוח אתנו יחדיו ביום שמחת לבבנו, ולברך את צאצאינו שיחיו בברכת מז"ט וחיים מאושרים בגשמיות

בשמחה ובטוב לבב הננו בזה לכבד את כל הנוטלים חלק בשמחת לבבנו מקרוב ומרחוק, בתשורה המצורפת בזה - כפי שהונהג לאחרונה, ובפשטות מיוסד ע"ז שבחתונת כ"ק אדמו"ר נשיא דורנו חולקה תשורה לכל המשתתפים וכידוע - אשר סגולה יהי' לכל מילי דמיטב מנפש ועד בשר. בתוככי ידידינו אנ"ש ה' עליהם יחיו וכל מחררי חורה יחיו

התשורה כוללת מכתבי ברכה מכ"ה אדמו"ר הריי"צ נ"ע ומכ"ה אדמו"ר נשיא דורנו, כתבי-יד קודש, פרקים מתולדות כ"ק אדמו"ר הזקן, פרקים מתולדות הרה"ח ר' ניסן נעמאנאוו ע"ה, פרקים מתולדות הרה"ח ר' שלום דובער גורדון, תמונות שונות, ועוד ועוד.

תודתינו נתונה לכל אלו מבני המשפחה אשר פתחו אוצרותיהם ונתנו את החומר ע"מ לזכות בהם את הרבים. וגם להר' מנחם מענדל הכט על עזרתו הרבה בעריכת וסידור התשורה, ולהר' מנחם שכטר על עזרתו הרבה בהגהת התשורה.

הא-ל הטוב, הוא יתברך יברך את כבודו ואת אנשי ביתו יחיו בתוך כלל ישראל בברכות מאליפות מנפש ועד בשר. ויה"ר - כדברי כ"ק אדמו"ר נשיא דורנו (התוועדויות' תש"ג ח"א עמ' 135) - "שההשתתפות בשמחת חתן וכלה תמהר עוד" יותר את השתתפותם של כאו"א מישראל וכלל ישראל בהשמחה העיקרית בגאולה

האמיתית והשלימה, שהיא נקראת בשם 'חתונה', כי תוכנה הוא ענין החתונה -נישואין בין הקב"ה וכנסת ישראל", ונזכה להתגלות כ"ק אדמו"ר נשיא דורנו תיכף ומי"ד ממ"ש.

מוקיריהם ומכבדיהם

הורי הכלה

מנחם מענדל וחנה מאסקאוויץ מנחם מענדל ורחל גורדון

RABBI MENACHEM M. SCHNEERSON Lubaviled 770 EASTERN PARKWAY BROOKLYN. N.Y. 11213

RABBI MENACHEM M. SCHNEERSON

Lubavitch 770 Eastern Parkway Brooklyn, N. Y. 11213

493-9250

VIA AIR MAIL

€.40

Yeshiva Gedolo 3/5 Kingsley Way London N2 OEH ENGLAND

> מנחם מענדל שניאורסאהן ליוכאוויסש

> > 770 איסמערן פטרקוויי ברוקלין, נ. י.

ביה, עשייק פי תשא, פורים קטן, היתשדיימ ברוקלין, נ.י.

תלמידי ישיבה גדולה - ליובאוויטש לונדון ה' עליהם יחיו

> שלום יברכה! דו"ח

המכי/ נתקבלן, ותייח. ובעמדנו ביום פורים קטן - הזמן גרמא להזכיר את עצמו וכן את כל אלה הנמצאים בסביבתו אודות המאמר דאיית שנאמר ייבסייד פי תשא פורים קטן, פייז,מאסקוואיי בביהכנייס קלרובאוויטש במוסקווא ברוב עם ובפרסום גדול (וגם לאחרי זה) עייי כייק מוייח אדמו"ר.

דייה וקיבל היהודים את אשר החלו לעשות -

ונקודות אחדות מתוכנו, אשר, ע"פ ביאור חז"יל בכתוב זה, דוקא בימי הגלות ("מדי ופרס בימי אחשורוש) וגזירות המן - קבלו היהודים, עליהם ועל זרעם, את אשר החלו לעשות - קבלת התורה ומצותיי בעת מתן תורה, מצב של חירות אמתית ושלימה,

ובטלו כל הגזירות לגמרי, ואדרבא ונהפוך הוא, וליהודים הייתה אורה ושמחה וששון ויקר,

ועיקר ביטול הגזירה היי עייי - בלשון הכתוב: מפי עוללים ויונקים יסדת עוז, אין עוז אלא תורה. חינוך שיסודו תורתנו הקדושה, המתחיל עוד בגיל עולל ויונק, והוא המניא וגורם

להשבית אויב (השונא בגלוי) ומתנקם (השונא בנסתר),

כמו שהיי בימים ההם בזמן הזה, אשר מרדכי היהודי וכל עם מרדכי - עמך כולם צדיקים -לא יכרע ולא ישתחווה בכל עניני יהדוה, ועמדו במסירת נפש בכל זה, ומפי עוללים ויונקים יסדו

התורה (לי הוראה) היא נצחית בכל זמן ובכל מקום, ובמכל שכן וקייו

באם במצב ההוא קבלו עליהם, מנער ועד זקן טף ונשים, את כל האמור וקיימו בפועל,

על אחת כמה וכמה עתה, כאשר בחסד השם עלינו, לימוד התורה וקיום מצותי' יכול להיות מתוך מנוחה ושמחה וטוב לבב,

על כל אחד ואחת לעשות בהפצת התורה ומצותי' - בנוגע לעצמו ובנוגע לכאו"א שיכול ל"חנכוי" בעניני יהדות על טהרת הקודש ומתוך אהבת ישראל ועד - לאחדות ישראל, ובלי המגלה: <u>ישנו</u> עם אחד (-אף שבגשמיות הוא) מפודר ומפורד בין העמים,

ובודאי הקויים הבקשה (הבטחה) דכל היהודים בהתחלת כל שבוע ושבוע: ליהודים הייתה אורה ושמחה וששון ויקר - <u>כן תהיי לנו</u>,

וכל זה ימהר ויחיש קיום היעוד, אשר ישא השם את ראש בנ"י, כי יהיי נצב בעדת א-ל, ויהיי לנו לאור עולם ושמחת עולם על ראשם.

בברכה לכלא ביוע כצורן לי ומנים

מכתב כללי-פרטי לתלמידי ישיבה גדולה ד ליובאוויטש. לונדוו.

<u>עשייק פי תשא, פורים: ויייל עייד הרמז, ששיעור היומי שלו בהפרשה - מהחיל בכריתת ברית, וכולל</u> כל המועדים - מתאים למרזייל (ראה במכתב) שבפורים קבלו מה שהחלו במית, ושפורים לא יהיי בטל משאייכ כל המועדים (מדרש משלי ט. ושיינ). פי תשא: אייל הקבייה (למשה) חייך כוי בכל שנה ושנה שקוראין אומה (פי תשא) לפני כאילו אתה עומד שם באותה שעה וזוקף את ראשן (תנחומא עהייפ ג). פורים קטן: כן נקרא בסידור אדהייז (לפני למנצה..ובא לציון), ולפניו למעלה (שמצאתי) במהריייל ריש הלי פורים - יומי נט והצלה (בייי טאוייח סוייס תרצייז) ויייא שהם ימי משתה ושמחה (בייי שם. דרכי משה ממנהגים וממהרייל). ובחמד משה שם סקייא שאם אמר ועל הנסים בייד אדייר אין מחזירין אותו שהרי מדינא הוי ראוי לעשות באדייר כוי אלא שמסמך גאולה לגאולה עדיף, אייכ הוה מעין המאורע. ולהעיר מירושלמי מגילה פייא הייה (-הייז) אותה שנה היתה מעוברת. וראה שויית חתייס חאויים סקסייג. יערות דבש חייב דרשה ב. נימוקי אוייח (להרהייצ וכוי ממונקאטש) לסיי תרצייז. ואכיימ. הזמן גרמא: עייפ מרזייל מזרזין את האדם קודם המעשה וחוזרין ומזרזין אותו בשעת מעשה - פרשיי יתרו יט,כד. מכילתא שם. את עצמו וכן..בסביבתו: עייפ מצות ואהבת לרעך כמוך. ולהעיר מאויית לההיימ סחמייא (קד,ג ואילך - הוצאת קהיית). המאמר דאיית: נדפס בייהתמיםיי חוברת ז (לה, ב (שלו,ב) ואילך). קוני פורים תשייא (סהיימ תשייא עי 180 ואילך). סהיימ תרפייז (עי קי ואילך). בקייד. מאככיווא: כותרת המאמר בייהתמיםיי שם. בביהכנייס..גדול: ראה: אגרת כייק מוייח אדמוייר, אי כסלו תרצייז -נדפסה בסהיימ משיייא עי 215. תרפייז בהוספות עי רפג-ד. ובשלימותה - באגרות קודש שלו חייד עי טז ואילך. מכתב אחד הרבנים - ייהתמיםיי שם (עו,ב (שנו,ב) ואילך). סהיימ תשייא עי 195 ואילך. תרפייז שם עי רפה ואילך. וקבל. . לעשות: אסתר ט, כג. ביאור חזייל: שבת פח,א. הגלות (רמדי ופרס: דלפעמים נחשבים לשנים (וכן אדום וישמעאל), ראה מפרשים לדניאל (ב,לט ואילך). ליית להאריויי פי תצא. דמדי ופרס: כן הוא בכ"מ, ובכ"מ "פרס ומדי". ובכמה מקומות נחשבים לגלות אחת (ולפעמים ע"ש מדי לבד (בייר פמייד, יז), או פרס לבד (עייז ט,א)).ויייל הטעט כי מדי קדמה בזמן ופרס - בתוקף (דניאל יא א-ב. ועוד). ולכן (במגייא עצמה) יישרי פרס ומדייי (א, יד), יידברי הימים למלכי מדי ופרס (שם י, א). קבלו. דרעם: אסתר שם, כז. מצב של חירות אמתית ושלימה: ראה זחייב קיג, סעייב ואילך. עירובין נד, א. שמוייר פרשתנו מא, ז. וראה אבות פייו מייב. ונהפוך הוא: אסתר שם, א. ליהודים..ויקר: עיקר ביטול הגזירה היי עייי כוי: ראה אסתייר פייט, ד. ילייש אסתר רמז תתרנז בסופו. רמז שם ח, טו. קו ביטול הגוידה היי עריל כדי: דאה אטהיי פייט, די יויש אטהי המה בה בטופה. הב הכתוב: תהלים ח,ג. אי<mark>ן עוד אלא תורה:</mark> ראה ויקייר פלייא,ה. ילייש בשלח רמד רמד. (ג). מדרש תהלים עהיים. ועייגייכ דבחים קטד, סעייא. - ומשייכ בקהלת יעקב מעי עוד לא תתרנח. בלשון הכתוב: תהלים ח,ג. שהשייר פייב, ג מצינו בדרזייל כוי, צעייק. בגיל עולל ויונק: ראה מפרשים באשרי יולדתו (אבות פייב, מייט). לקויש תרוש עו 242 באר 20 במינות במיל עולל היונק: ראה מפרשים באשרי יולדתו (אבות פייב, מייט). לקוייש חכיא עז 343 העי 40 ובטוה"ג שם. מרדכי. עם מרדכי: להעיר מפע"ח שער הפורים פ"ו: ברוך מרדכי היהודי גיי ישראל עם הכולל. וראה לקוטי לוי"צ אגרות עי פב.צט. מרדכי היהודי. לא יכרע ולא ישתחוה: אסתר ג,ב. עם מרדכי: לי הכתוב - שם,ו. וראה לקו"ש שם עי 208 ואילך. עמר כולם צדיקים: ישעיי ס,כא. ועמדובמסקרת נפש בכל זה: ראה תוייא מגייא צד,א: שהם מסרו עצמם למות כל השנה כולה ולא עלה להם מחשבת חוץ חייו. שערי אורה דייה וקבל היהודים פייח (צ,ב). ובתוייא שם (בהוספות) קכ, ד: כמעט משך שנה. אוהיית מגייא עי בישנז ואילך. סהיימ עטריית עי כט. וראה דייה זה תשלייח. התורה. היא נצחית: תניא רפייין. ובכיימ. היא נצחית: במיוחד בנוגע לפורים - ראה רמביים סוף הלי מגילה. פירוש הבעשייט בלשון המשנה (מגילה רפייב) ייהקורא את המגילה למפרע לא יצאיי - כשייט (הוצאת קהיית) הוספות סיי עח. ושיינ. לי הוראה: זחייג נג,ב. מנער ועד זקן טף ונשים: לי הכתוב - אסתר ג,יג. כל אחד ואחת: כי גם הן היו באותו הנס (מגילה ד,א). ומתוך אהבת ישראל: השייך במיוחד לפורים. שהוא מטעמי מצות משלוח מנות - ראה מנות הלוי לרייש אלקבץ עהיים אסתר ט, כז. כ ואילך. שלייה חלק תושבייכ פי תצוה (שכט,ב). וראה לקוטי לוייצ אגרות עי רסז ואילך. אהבת ישראל ועד - לאחדות ראה קונטרס אהבת ישראל. סהיימ תרייל עי ז-ח. שיחת ליל שמחיית היתשמייג. ובלי המגילה: ג,ה. בהתחלת כל שבוע: בהבדלת מוצאי שייק. ישא השם את ראש בנייי: תנחומא פירשתנו ט. ימיני נצב בעדת א-ל: עיים תהלים פב,א. <u>ויהיי לנו לאור עולם:ישעיי ס, יט-כ</u>. ושמחת עולם על ראשם שה לה, י. נא, יא.

מאשקאוויץ שיקאגא

RABBI MENACHEM M. SCHNEERSON Lubqvitch

> 770 Eastern Parkway Brooklyn 13, N. Y.

> > HYacinth 3-9250

מנחם מענדל שניאורסאהן ליובאויפש

איסטערן פּאַרקוויי 770 ברוקלין, נ. י.

ב ה, כ"ד אדר תשכ"א ברוקלין

הוו"ח אי"א נו"נ וכו" מוה' אפרים שי

שלום וברכה!

במענה על הודעהו אשר נולד להם בן למזל טוב,

הנה יה"ר מהשי"ח שיכניסוהו לבריתו של אברהם אבינו, וכשם שיכניסוהו לברית כן יכניסוהו לחורה ולחופה ולמעשים טובים, ויגדלו ביחד עם זוג' תי' מחוך הרחבה.

בברכת מזל מוב ווצשו

מכתב כ"ק אדמו"ר נשיא דורנו לר' אפרים שיחי' מאסקאוויץ (סב החתן) לרגל הולדת אבי החתן, מנחם מענדל שיחי' מאסקאוויץ.

### RABBI MENACHEM M. SCHNEERSON

Lubavitch
770 EASTERN PARKWAY
BROOKLYN, N.Y. 11213





M. M. Moscowitz

2646 W. Farwell Avenue

Chicago, Ill. 60645

מאסקאוויץ- נעמענאוו- שיקוגו

#### RABBI MENACHEM M. SCHNEERSON

Lubavitch 770 Eastern Parkway Brooklyn. N. Y. 11213 493-9250 מנחם מענדל שניאורסאהן ליובאווימש

> 770 איסמערן פּארקוויי ברוקלין, נ. י.

בייה, ייא סיון תשמייה ברוקלין, נ.י.

האברך הוו"ח אי"א נו"נ וכוי מוהי מנחם מענדל שיי וב"ג תיי

שלום וברכה!

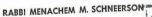
במענה על ההודעה מקביעות זמן חתונתם ליום יייד תמוז הבעייל,

הנני בזה להביע ברכתי ברכת מזל טוב מזל טוב ושתהיי בשעה טובה ומוצלחת ויבנו בית בישראל בנין עדי עד על יסודי התורה והמצוה כפי שהם מוארים במאור שבתורה זוהי תורת החסידות.

בברכת מזל טוב מזל טוב

מכתב כ"ק אדמו"ר נשיא דורנו להורי החתן, מנחם מענדל וזוגתו חנה שיחיו מאסקאוויץ לרגל חתונתם

|               | ray HY 3-9250 | Brooklyn, N. Y. 112 |
|---------------|---------------|---------------------|
| N             | 17636         | קבלה \$             |
|               | ma his        | 7 ( ) 0-            |
| Received from | Chal          | בל מ                |
|               |               |                     |
| The sum of    | time 6        |                     |



Lubavitch 770 EASTERN PARKWAY BROOKLYN, N.Y. 11213



Los Angeles, Calif. 90024

M. M. Moscowitz 650 Levering

מוסקוביץ- ל.א.

RABBI MENACHEM M. SCHNEERSON Lubavitch

770 Eastern Parkway Brooklyn, N. Y. 11213 493-9250

מנחם מענדל שניאורסאהן ליובאווימש

> 770 איסמערן פארקוויי ברוקלין, נ. י.

בייה, יייב מייח תשמייט ברוקלין, נ.י.

הרה"ח אי"א נו"נ עוסק בצ"צ מוהי מנחם מענדל שיי

שלום וברכה!

במענה על ההודעה אשר נולד להם בן למזל טוב,

הנה יהייר מהשיית שיכניסוהו לבריתו של אברהם אבינו, וכשם שיכניסוהו לברית כן יכניסוהו לתורה ולחופה ולמעשים טובים, ויגדלו ביחד עם זוג' תי' מתור הרחבה.

מכתב כ"ק אדמו"ר נשיא דורנו לאבי החתן, מנחם מענדל שיחי' מאסקאוויץ, לרגל הולדת החתן שיחי'.

RABBI MENACHEM M. SCHNEERSON

770 EASTERN PARKWAY BROOKLYN, N.Y. 11213

> M. M. Moscowitz c/o Lubavitch 3107 W. Devon Avenue Chicago, Ill. 60659

מוסקוביץ- שיקוגו

RABBI MENACHEM M. SCHNEERSON

Lubavitch 770 Eastern Parkway Brooklyn, N. Y. 11213 493-9250 מנחם מענדל שניאורסאהן ליובאוויפש

> 770 איסמערן פארקוויי ברוקלין, נ. י.

בייה, חי מייח תשנייב ברוקלין, נ.י.

הון ייח אייא נוייב וכוי מוהי מנחם מענדל שיי

שלום וברכה!

במענה על ההודעה אודות יום הולדת השלישי של בנם ניסן שיי,

הנה מועתק לקמן חלק ממכתב כ"ק מו"ח אדמו"ר זצוקללה"ה נבג"מ זי"ע בנוגע למנהג? ישראל בזה. ויה"ר מהשי"ת שיגדלו ביחד עם זוג' תי' לתורה ולחופה ולמעשים טובים מתוך הרחבה.

בברכת מזל טוב להולדת בכם יוסף שי', שיזכו לגדלו לת רה ולחופה ולמעשים טובים מתוך הרחבה

וזייל כייק מוייח אדמוייר.

.....ובדבר גזיזת השערות -אפשערעניש- הוא דבר גדול במנהג ישראל ועיקרו הוא בהחינוך דהשארת פיאות הראש, ומיום הגזיזה והנחת הפיאות של הראש, נהגו להדר להרגיל את התינוק בענין נשיאת טייק וברכות השחר וברכת המזון וקייש שעל המטה. והשיית יהי' בעזרם שיגדלוהו לתורה ולחופה ולמעשים טובים מתוך פרנסה בתרחבה ובמנוחת הדעת בגשמיות וברוחניות.

> מכתב כ"ק אדמו"ר נשיא דורנו לאבי החתן, מנחם מענדל שיחי' מאסקאוויץ, לרגל האפשערעניש של החתן שיחי'.



החתן מקבל דולר מכ"ק אדמו"ר נשיא דורנו.



החתן מקבל דולר מכ"ק אדמו"ר נשיא דורנו.



החתן מקבל דולר מכ"ק אדמו"ר נשיא דורנו.

RABBI MENACHEM M. SCHNEERSON
Lubavitch
770 EASTERN PARKWAY
BROOKLYN, N.Y. 11213

M. M. Gordon

גארדאן - קליין - ברוקלין RABBI MENACHEM M. SCHNEERSON Lubavitch 770 Eastern Parkway Brooklyn. N. Y. 11213 493-9250

מנחם מענדל שניאורסאהן ליובאווימש

> 770 איסמערן פּאַרקוויי ברוקלין, נ. י.

ב"ה, כ' טבת תשמ"ב ברוקלין, נ.י.

האברך הוו"ח אי"א נו"נ וכו" מוה" מנחם מענדל שי" וב"ג תי"

שלום וברכה!

במענה על ההודעה מקביעות זמן חתונתם ליום ב' שבט הבע"ל,

הגני בזה להביע ברכתי ברכת מזל טוב מזל טוב ושתהי" בשעה טובה ומוצלחת ויבנו בית בישראל בנין עדי עד על יסודי התורה והמצוה כפי שהם מוארים במאור שבתורה זוהי תורת החסידות.

בברכת מזל טוב אינים

מכתב כ"ק אדמו"ר נשיא דורנו להורי הכלה, מנחם מענדל וזוגתו רחל שיחיו גורדון לרגל חתונתם.



הרהייח אייא נויינ עוסק בצייצ מוהי מנחם מענדל שיי

שלום וברכה!

ברוקלין, ג. י.

בייה, ימי הסליחות תשמייט

ברוקלין, נ.י.

במענה על ההודעה אשר נולדה להם בת למזל טוב ונקרא שמה בישראל חיי מושקא שתליט"א,

הנה יה"ר מהשי"ת שיגדלה ביחד עם זוג' תי' לתורה ולחופה ולמעשים טובים מתוך הרחבה.

ידוע מכייק אדמוייר (מוהרשייב) נייע, אשר מנהגנו הוא לאמר גם בלידת בת <u>לתורה</u> ולחופה ולמעשים טובים, עייפ מרזייל (ברכות <sup>י</sup>זי א) נשים במאי זכיין באקרוי' כו' באתנוי' כו' ונטרין כו'.

בברכת מזל טוב

מכתב כ"ק אדמו"ר נשיא דורנו לאבי הכלה, מנחם מענדל שיחי' גורדון, לרגל הולדת הכלה תחי'.



הכלה מקבלת דולר מכ"ק אדמו"ר נשיא דורנו.



הכלה עם כ"ק אדמו"ר נשיא דורנו.



הכלה מקבלת דולר מכ"ק אדמו"ר נשיא דורנו.

RIND AN SERDE ALMANDE MA

RABBI MENACHEM M. SCHNEERSON Lubavitch

770 Ecstern Porkway Brooklyn 13, N. Y.

HYocinth 3-9253

מנחם מענדל שניאורסאהן ליוכאויימש

> 770 איסטערן פארקוויי ברוקלין. ז. י.

ב"ה, יסי הסליחות, ה'חשי"ת ברוקלין, נ. '-

הע"ח אי"א נו"נ וכו", מוה' כאיר שמעון שי אדמו"ר נשיא דורנו לר' מאיר שמעון מאסקאוויץ ע"ה (אב סב החתן) לרגל השנה החדשה.

מכתב ברכה מכ"ק

סלום וברכהו

לקראת השנה החרשה, חבאה עלינו זעל כל ישראל לפובה ולברכה, הנני בזה להביע ברכחי לו ולכל אשר לו, ברכח כחיבה ותחיםת פובה לשנה טובה ומחוקה בגשםיות ברנתניות ה

נרכה )

RABBI MENACHEM M. SCHNEERSON Lubavitch 770 Eastern Parkway Brooklyn 13, N. Y.

HYacinth 3-9258

מנחם מענדל שניאורסאהן ליובאווימש

> 770 איסטערן פאַרקוויי ברוקלין, נ. י.

ב"ה, יטי טכת היתשכ"ז ברוקלין, ב.י.

הוויה אי"א גויינ וכוי מוהי אפרים שלי

שלום וברכה!

בעם לי לקבל בשעתו פייש ממנו ע"י הרבנים השלוחים הוו"ח אייא גו"ג וכוי שליס"א,אשר ביקרו במחנם הטי רגם מסרל לי בקשתו ברכה פיני.

ובעת רצון יקרא הפייב על הציון הקי של כייק מוייח אדמוייר זצוקללהייה נבג"מ זייע, ויהי רצון שיבשר טוב בתוכן הבקשה.

והרי עומדים אנו ימים ספורים לפני יום הסתלקות הילולא של כייק אדמוייר הזקן,מיסד תורת חבייד ודרכיי.

אשר מדי שנה בשנה,עולה עלי' בוספת. ביום ההילולא,ורוח אייתי רוח,ואמשיך רוח לכל ההולכים באורחותיו.

כי כאשר הימים האלו נוכרים (כדבעי, הדי גם) ונעשים (כל ההמשכ)ות וההשפעות)-כידוע. בברכה

מכתב מכ"ק אדמו"ר נשיא דורנו לר' אפרים מאסקאוויץ (סב החתן) -"ויהי רצון שיבשר טוב בתוכן הבקשה".

### RABBI MENACHEM M. SCHNEERSON Lubavitch 770 Eastern Parkway

Brooklyn 13, N. Y.

HYacinth 3-9250

### מנחם מענדל שניאורסאהו

ליובאריםש ליובאריםש

770 איסטערן פּאָרקיויי ברוקלין נ. יו

ב"ה, יג' כיון ה'הסי"ד ברוקלין, נ.י.

הוו"ח אי"א נו"נ ורו' מוה"ר אפרים די'

שלום ובדכה:

נעם לי לקבל הידיעה על ידי הרה"ת ה"ח אי"א נו"מ עוסק בצרכי ציבור וכו' מוחר"ר שלמה זלמן העכט שי', אשר נולר לחם בן למזל מוב ויכניסותו לבריחו של אברחם אבינו ביום חרביעי בשעה טובה ומוצלתת,

וימי רצון מחשי"ת אשר כשם שיכניסוהו לברית בן יכניסוחו לחורה ולחופה ולמעשים חובים,

וגדול זכות השחתפוחט בהינוך הכשר בחלמוד" תורה שחחת הנהלח תרה"ת ח"ח אי"א נו"נ עוסק בצרכי ציבור וכו' מוהר"ו צבי שי' שוסטרמאן, אשר במדחו על הקב"ח שהיא מדה כנגד מדה וכמה מעמים כבה ישפיע שע חקב ה שהיה טוח כנגו שה הכטה העטים כנה ישמיל להם השי"ת רוב נאת יהודי והסירותי מבנם שי' מחוך הרחבת חדפת.

מזל מוב >

מכתב מכ"ק אדמו"ר נשיא דורנו לר' אפרים מאסקאוויץ (סב החתן) "קבלתי הידיעה ע"י-הרה"ח ר' שלמה זלמו העכט ע"ה".

#### מאסקאוויץ" שי קאגא

RABBI MENACHEM M. SCHNEERSON מענדל שניאורסאהן Lubavitch 770 Eastern Parkway Brooklyn 13, N. Y.

HYacinth 3-9250

ליובאווימש

770 איסטערן פאַרקוויי ברוקלין, ג. י.

ב"ה, ר"ת אלול חשכ"ו ברוקלין

הוו"ח אי"א נו"נ זכו ' מוה' אפרים שי' ~וכל המשפחה שי'-

נצמערחי להשמועה מפטירת אמן ע"ה.

המקום ינחם אתכם בתוך שאר אבלי ציון ופרושלפם.

ומכאן ולחבא אך מוב וחמד ימצא? חמיד כל הימים.

מכתב מכ"ק אדמו"ר נשיא דורנו לר' אפרים מאסקאוויץ (סב החתן) - "ניחום אבילים על פטירת האם".



RABBI MENACHEM M. SCHNEERSON Lubavitch 770 Eastern Parkway Brooklyn 13, N. Y.

HYacinth 3-9250

מנחם מענדל שניאורסאהן ליוכאווימש

> 770 איסטערן פארקוויי ברוקלין, נ. י.

By the Grace of G-d Rosh Chodesh Sivan, 5720 Brooklyn, N. Y.

Mr. Efraim Moscowitz 2001 W. Jarvis Chicago 45, Illinois

Greeting and Blessing:

I received your letter of the 25th of Iyar, and I appreciate your letting me know about the improvement in the health of your mother. May G-d grant that the improvement continues steadily, and that there should also be an improvement in all other matters about which you write, including success in your work for Torah-true education.

Enclosed is a copy of my message to the Annual Convention of the Instructors and Leaders of the Release Time Program, which is meant also for all who are engaged in Jewish education. I trust you will find it interesting and useful in your work.

Hoping to hear good news from you, and wishing you, in the traditional Chassidic blessings, as expressed by my father-in-law of saintly memory, namely, to receive the Torah with Joy and Pnimius.

With blessing, Schnewston

### ר' מאיר שמעון מאסקאוויץ ע"ה (אב סב החתן)

RABBI MENACHEM M. SCHNEERSON

Lubavitch 770 Eastern Parkway

Brooklyn 13, N. Y.

HYacinth 3-9250

מנחם מענדל שניאורסאהן ליובאוישש

> 770 איסטערן פּאַרקוויי ברוקלין נ. י.

ביה. כיון אדר, ב' תשייד ברוקלין

סר וסרת מאסקאורישש שיחיר

שלום וברכה!

איך בין גפרידען צו באקוסען אייער בריף אין וועלכען איר שרייבט אז זונטאג איז געווען די חתוכה פון אייער טאכטער שרה רייזיל תהי' בשעה טובה וסוצלחת.און השיית זאיער טאכטער שרה רייזיל תהי' בשעה טובה וסוצלחת.און השיית זאל העלפען איר זאלט קענען אנזאגען גוטע בשורות וועגען זיי און אויך וועגען די אנדערע קינדער אייערע און אויך פון זיך אליין.

און צו די אכקוסעכדע טעג פון פטח זאלט איר סיט א פרייליכער הארץ און בוטען געזונט גרייטען זיך צו א כשר'ן און פרייליכען פסח.און האפענטליך וועט איר אויסניצען די טעג פון פסח ווען אייערע קינדער וועלען זיין צוזאמען סיט אייך, וועלכע זיינען סגולת טעג ספעציעל אויף צו סקרב זיין זיי נאך מער לאבינו שבשמים.

בברכה לחג פסח כשר ושמח ולבשר טוב תכח"י.

בשםן כייק אדם נייר של יטווא |

מכתב ברכה מכ"ק אדמו"ר נשיא דורנו לר' מאיר שמעון מאסקאוויץ ע"ה (אב סב החתן) לרגל נישואי הבת\ ניצול ימי הפסח עבור קירוב הקרובים ליהדות.

מאסקאו יסש-שיקאנא

מרת פעסע גאלדע חחי'

RABBI MENACHEM M. SCHNEERSON Lubavitch 770 Eastern Parkway Brooklyn 13, N. Y.

HYacinth 3-9250

מנחם מענדל שניאורסאהן ליוכאוויטש

> איסטערן פּאַרקוויי 770 ברוקלין, נ. י.

ב"ה,ה' מ"ח חשי"ח ברוקלין

ברכה וסלום!

באשסעטיג די ערהאלטונג פון אייער כריף פון יום ה'. און איר דארפט זיין שטארק אין האפענונג און אייער כטחון כהשט יחברך, וועלכער פירט אן מיט יעדערן פון אונז בחוך כלל ישראל און טוט אלץ לטובה ולכרכה באלד אינף צעפינט זיך אין א נייער דירה און דארט איז אויך געווען יוט טוב א סוכה,און לויט אייער שרייבען, האטן מהנה געווען לאך אידען מיט דער סוכה,

א דאס אלץ זועס די בוליב אייער אמת רטובה, פון אייך אייער אמת רטובה, פון אייך אייער מאון און ואס אלץ מער אייער מאן און וואס אלץ מער אייער מאן און וואס אלץ מער אייער מאן און וועס זיין אין דעם העפש בטחון, אלץ פריער וועט מען זעהן דע ברכוה פון השט יחברך אין דעם אלץ וואס אייער מאן און די באנצע פאסיליע בולטיגען זיך, און אלט האבן אלע א בעוובטען וויבטער און א בוטען חמיד און קעגען א און אבען גרר בוטעס.

בשם כיק אהמו"ר שלים"א בשם כיק אהמו"ר שלים"א כוכלר

> מכתב מכ"ק אדמו"ר נשיא דורנו לר' מאיר שמעון מאסקאוויץ ע"ה (אב סב החתן) און זאלט האבן א געזונטע – "ווינטער און א גוטען תמיד און קענען אנזאגן גאר גוטעס"

תמונה נדירה מברית אבי החתן, בו נראים בצוותא המין לשמאל - ר' מאיר שמעון מאסקאוויץ ע"ה (אב סב החתן) - נואם, הרה"ח ר' צבי שוסטרמאן ע"ה, הרה"ח ר' שלמה זלמן הכט ע"ה, ויבדל לחיים הרה"ח ר' דוד משה ליבערמאן.

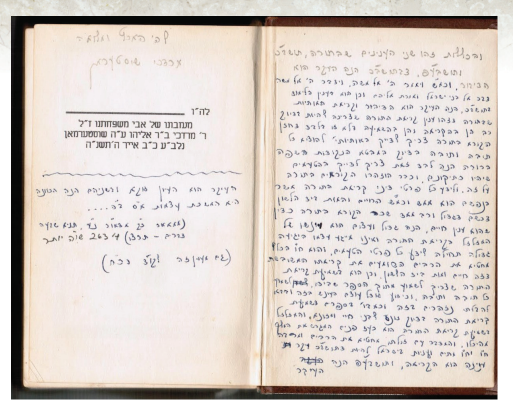


### הרה״ח ר׳ מרדכי שוסטערמאן ע״ה (אב-סב החתן והכלה)

חלק מצוואה שכתב הרה"ח ר' מרדכי שוסטערמאן ע"ה (אב סב החלק מצוואה שכתב הרה"ח לבני משפחתו, ח"י אלול ה'תשנ"ד.



. הרה"ח ר' מרדכי שוסטערמאן ע"ה (אב סב החתן והכלה) - הבעל קריאה של כ"ק אדמו"ר נשיא דורנו.



דברים אחדים אודות קריאת התורה מתוך הספר "ליקוטי דיבורים" של כ"ק אדמו"ר הריי"צ נ"ע, שכתב הרה"ח ר' מרדכי שוסטערמאן ע"ה (אב סב החתן והכלה) כתור הקדמה לספרו הפרטי.

ובכללות זהו שני הענינים שבתורה, תושב"כ ותושבע"פ. דבתושב"כ הנה העיקר הוא הדיבור. וכמ"ש ויאמר ה' אל משה, וידבר ה' אל משה דבר אל בני ישראל ואמרת אליהם וכן הוא בענין הלימוד דתושב"כ הנה העיקר הוא הדיבור וקריאת האותיות שבתורה דזהו ענין קריאת התורה שצריכה להיות בדיוק רב הן בהקריאה והן הוא הדיבור וקריאת האותיות שבתורה דידה ענין קריאת התורה שצריכה להוציא כל תיבה ותיבה בדיוק במבטא בהשמיעה דלא זו בלבד דחזן הקורא בתורה צריך לדייק בהטעמים שיהיו כתיקונם וכבר הוזהרו הקוראים בתורה על הנקודות בשפה ברורה הנה לבד זאת צריך לדייק בהטעמים שיהיו כתיקונם וכבר הוזהרו הקוראים בתורה על ורב מאד שכר הקורא בתורה כדין שהוא ענין חיים, הנה גדול ועצום הוא עונשו שהמזלזל בקריאת התורה ואינו מייגע עצמו ביגיעה גדולה תחילה לידע כל פרטי הטעמים והוא ח"ו בכלל מחטיא את הרבים השומעים את קריאת והמורה שצריך לשמוע מתוך הספר שבידו לשמוע כל תיבה ותיבה. וכידוע גודל עוצם העונש בזה ובבא להבלתי נזהרים בזה וכמבו' בספרים דשמיעת קריאת התורה בדיוק נוגע לבני חיי ומזונא, והמזלזל בשמיעת קריאת התורה הוא כעז פנים המגרש את המלך קריאת התורה בדיוק נוגע לבני חיי ומזונא, והמזלזל בשמיעת קריאת התורה הוא כעז פנים המגרש את הרבים ומביאה ח"ו וח"ו מתים ועניות בישראל להיות דתושב"כ עיקר ענינה הוא הקריאה, ותושבע"פ הנה העיקר הוא העיון דוקא ובשניהם הנה הכוונה היא המשכת עצמות א"ס ב"ה.....

### הרה"ח ר' משה נעמאנאוו ע"ה (סב החתן)

### הרה"ח הרב משה נעמענאוו ע"ה



בעת חתונתו של הרב משה נעמענאוו ע"ה, כ"ג כסלו תשכ"ד. מימין לשמאל, חמיו הרב מרדכי שוסטרמן, החתן הרב משה נעמענאוו, אביו הרב ניסן נעמענאוו, ויבדל"ח הרב גרשון שוסטרמן

מניו יורק התקבלה הידיעה המעציבה על פטירתו של הרב החסיד הנעלה הרב ר' משה נעמענאוו ע"ה, בנו של המשפיע הנודע הרב החסיד רבי ניסן נעמענאוו זצ"ל וחתנו של הבעל־קורא בבית חיינו הרה"ח הרב מרדכי שוסטרמן ע"ה, והוא בן ע"ד שנים.

הרב ר' משה נעמענאוו ע"ה נפטר בניו יורק באור לט' אייר, יום ה'יארצייט' של אביו רבי ניסן ע"ה שנפטר בט' אייר תשד"מ.

המנוח נולד בשנת תרח"צ בברית המועצות. בשנת תש"ו, כשהוא בן שמונה, עזבה המשפחה את ברית המועצות ב'יציאת רוסיה' המפורסמת וכעבור זמן מה הגיעו למחנה הפליטים בפוקינג, גרמניה. בשנת תש"ח נסע אביו לצרפת על פי הוראתו של הריי"צ נ"ע, ומאז עמד בראשות ההנהלה של הישיבה החב"דית הידועה בעיר ברינואה.

בבחרותו למד הרב ר' משה ע"ה אצל אביו בישיבה בברינואה שבצרכת ולאחר מכן בבית חיינו, 175. היה תלמיד חכם מופלג כנגלה ומשכיל גדול בחסידות, אך היה נחבא אל הכלים, צנוע ועניו שהלך כל ימיו בצידי דרכים ועבד את בוראו בהצנע לכת ובעבודת ה' חב"דית פנימית אמיתית.

אחר חתונתו בכ"ג כסלו תשכ"ד לתבדל"ח רעייתו מרת מרים, בתו של הרב מרדכי שוסטערמאן, החל לעבוד בדפוס "עודא – בלשן" של חמיו, למרות בקיאותו העצומה בנגלה ובחסידות, העדיף שלא לעשות תורתו קרדום לחפור בה, והתפרנס מיגיעה בפיו

אולם גם כאשר ניסה להתחמק מגדלותו בתורה,

חסידי גור, שכאשר מסר את ספרו להדפסה בדפוס "עזרא", ביקש שמלאכת הסדר תיעשה דווקא על ידי הרב נעמענאוו ואכן, הודות לבקיאותו וידענותו המופלגת, הרב נעמענאוו הוסיף והעיר חידש ותיקן בספר כיד ה' הטובה עליו.

בשנים האחרונות סבל הרב נעמענאוו ממחלה קשה. בליל ט' אייר עוד הספיק לשבת יחד עם בני משפחתו ללימוד משניות ליום היארצייט של אביו המשפיע הדגול, וזמן קצר אחר כך השיב את נשמתו לבוראה.

הותיר אחריו, יבדל"ח, רעייתו מרת מרים; מרת חנה אשת השליח הרב מנחם מענדל מוסקוביץ משיקגו; משת המרת ארה, אשר המשפיע הרב יוסף יצחק פלטיאל מקרו, הייטיס; מרת בתיה אשת השת השליח הרב שניאור זלמן מרקוס מקליפורניה; מרת רח אשת השליח הרב זלמן מהרן קנטור מקליפורניה; ומרת שיינא אשת הרב זלמן אהרן קנטור מקליפורניה; ומרת שיינא אשת הרב אברהם דוד וויספיש מהוצאת קה"ת המרכזית בניו יורק; נכדים ונינים ההולכים בדרכי אבות.

הלן, נכוים וניכים החולכים בדרכי אבחת. הלווייתו נערכה בניו יורק ביום שלישי ופטירתו

היא אבידה קשה לכל עדת חסידי חב"ד באשר הם.

אולם גם כאשר ניסה להתחמק מגדלותו בתורה, הדבר לא עלה בידו. העיד הרב מונדרוביץ, מחשובי

### שבע ברכות' בעלז בהוראח הרדי"

על מעורבות מיוחדת של הרבי בחתונתו של הרב נעמענאוו ע"ה, מסופר בספרו של חמיו הרב שוסטערמאן, "למען ידעו . . בנים יוולדו":

הזמן חולף והנה גם בתנו מרים שתחי' הגיעה לעונת שידוכים, והציעו לבתי את הבחור משה נעמענאוו שי', בנו של בן עירי הרה"ח ר' ניסן נעמענאוו מולאבין.

משפחות המחותנים ידעו והכירו איש את אחיו עוד מזלאבין, וביום כ"ג כסלו תשכ"ד חגגנו למזל טוב ובשעה טובה ומוצלחת את החתונה של בתנו מרים רייזל עם החתן משה שי', באולם גראנד פאראדייס וויליאמסבורג.

היות שהרבי שליט"א ידע שיש לנו קרובים בקליבלנד (בת דוד זוגתי מרת פריידל נישאה למשגיח ישיבת טעלז הרב ר' חיים שי' שטיין), אמר הרבי "מן הראוי הוא צו פראווען [לערוך] שבע ברכות אין טעלז".

אבל איך מסדרים את זה? הלא הקרובים בעצמם לא הזמינו אותנו, ואיך נסדר את זה? מה

וכששמעו פריידל ור' חיים שהננו בקליבלנד, ושר' זלמן עשה שבע ברכות, הזמינו גם אותנו לעשות אצלם שבע ברכות, מקל וחומר שפריידל קרובה יותר לנו מר' זלמן.

וכך הווא. פריידל ור' חיים סדרו סעודת שבע ברכות בביתם בוויקליף בשטח הישיבה, והזמינו את כל ראשי הישיבה של טלז להיות נוכחים.

הנני זוכר שהמחותן הרה"ת ר' ניסן ז"ל שהי'
תמיד ראש המדברים נשא את דברו על מארז"ל
בכתובות שר' שמואל ב"ד יצחק הווא מרקד א
תלת בשמחת נישואין, והסביר כפי דרכן של ר'
ניסן בטוב טעם, שקאי על שלשת העניינים תורה
עבודה ונמילות חסדים...

T"an 190 • 62

### הרה״ח ר׳ ניסן נעמאנאוו ע״ה (אב-סב החתן)



### Yeschibat "TOMHEI TMIMIM" LUBAVITZ à PARIS

2, Av. du Pelit-Châleau, BRUNOY (5.-et.O.)

Par correspondance : Rabbi N. NEMANOV

#### ישיבת "תומכידתמים" דליובאווימש

פאריז

יום יו"ד לחודש אייד חשים, פאריז.

### תעודה.

התעודה ניתנה להתלמיד מר. לייל ויול 'תקשסי עם נפיעתו לאה"ק לעדה ולראי" שלמד בישיבת תומכי תמימים החל משנת חש"ץ עד עתה. גם בזמנים שהלימוד בא לו במס"נ לא הפסיק לימודו ובבקשה מאת מנהלי ישיבות תו"ת באה"ק לסדרו בהקדם ובאופן שיוכל להמשיך לימודו עצהיו"ם לפי בשרונותיו חושיו ולפי מצב בריאותו.

יו"ר חנחלת חישיבה: (יסן נעגיוןיון

תעודה לקבלת תלמיד לישיבה מאת הרה"ח ר' ניסן נעמאנאוו ע"ה (אב סב החתן).

## עובד אלוקים



תולדות חייו של המשפיע הרה"ח **ר' ניסן נעמאנאוו** ע"ה

> מאת הרב ישראל אלפנביין פרקים מספר העומד לצאת לאור

### פרק עשרים ואחד: עבודת התפילה

אין לך תלמיד ב'תומכי תמימים' שלא ניסה לטעום מטעמה של עבודת התפילה, דבר בסיסי ויסודי בחייהם של חסידי חב"ד בכלל ותלמידי ה'תמימים' בפרט. ומי מאיתנו לא זכה להכיר את אחד מזקני החסידים שנודע בעבודת התפילה שלו? הרי כל עיקרה של חסידות חב"ד לא באה לעולם אלא כדי ללמד איך עובדים את הקב"ה בעת התפילה!

אבל כשאנו באים לתאר את עבודת התפילה של המשפיע רבי ניסן נעמאנאוו ע"ה, עלינו להקדים ולומר שמדובר על 'עבודה' בסדר גודל אחר לגמרי, משהו שלא מצינו דוגמתו כלל בדורנו.

### "ר׳ ניסן ידע איך לומר תהילים!"ר׳

'סדר העבודה' השגרתי של ר' ניסן נפתח מדי יום ביומו בקימה בשעה מוקדמת מאוד. בדרך כלל, היה מקיים את הכתוב 'אעירה שחר'. היה משכים לפני עלות השחר, בשעה ארבע או חמש לפנות בוקר. ואם נזדמן פעם לאי-מי מהתלמידים לשמוע את קולו של ר' ניסן בשעה שקם משנתו, היה לו מה לשמוע כאשר ר' ניסן עמד ובירך את ברכות השחר... מספר הרב מאיר צבי גרוזמן: "בתור נער בסמרקנד היתה תקופה שהייתי בביתו של ר' ניסן ובכל בוקר שמעתי איך הוא אומר את ברכות השחר בשעת בוקר מוקדמת מאוד - בקול רם, מלה במלה, במתינות רבה ועם המון חיות".

תחילת ההכנה שלו לעבודת הבורא היתה בהליכה לטבול במקווה שהיה בחצר הישיבה. בשנים הראשונות המקווה היה קר, ובימות החורף היה קר כקרח - אבל ר' ניסן לא גילה סימן כלשהו של רתיעה מפני המים הקפואים. ממש כמו הפתגם החסידי האומר שחסידים הראשונים היו יוצאים בבוקר מהמקווה כשגופם קר, ואז היו מתחממים בעבודת התפילה...

אצל ר' ניסן, ההתחממות החלה כבר באמירת התהילים שלפני התפילה. מדי בוקר, במשך עשרות בשנים, אמר ר' ניסן את כל ספר התהילים בעל פה. את הרעיון שעמד מאחורי אמירת התהילים לפני התפילה הסביר הרה"ח הרב יהושע דובראווסקי ע"ה במשפטים אחדים: "לכל לראש, יודע החסיד שבכוחותיו האישיים אין הוא מסוגל 'להגיע רחוק', והוא מוכרח להזדקק לסייעתא דשמיא. ולכן עליו לשפוך תחילה את לבו לפני הקב"ה בתחנונים ובאמירת תהילים! זהו ההסבר לכך שבטרם התישב ר' ניסן בבוקר ללימוד חסידות, ובטרם התחיל לשרות ו'לצלות' את מוחו בהתבוננות אלוקית - ביקש מהקב"ה שיצליח את דרכו. והוא לא הסתפק באמירת פרק תהילים אחד - את כל התהילים אמר מדי יום ביומו. זה היה המבוא היום-יומי שלו לקראת ההכנות לתפילה. אמירת כל התהילים. וזה היה כפי שר' ניסו ידע להגיד תהילים..."

והיו בחורים שזכו לשמוע אותו אומר את התהילים. אחד מהם הוא הרב בערל דובראווסקי, שמסביר גם איך הצליח לעמוד קרוב לר' ניסן באותה שעה: "בניין הפנימייה בברינואה שימש בעבר הרחוק כטירה של רוזן צרפתי והחדרים בבניין נבנו באופן שמכל חדר נפתחה דלת פנימית לחדר הסמוך. בשנות היו"דים הראשונות התגוררה משפחתו של ר' ניסן (כמו שאר חברי הצוות הרוחני) באחד מחדרי הפנימייה, ורק דלת דקה שהפרידה בין ה'דירה' שלו לבין החדר הסמוך בפנימייה. כך נזדמן לי כמה פעמים לשמוע את אמירת התהילים שלו בשעה ארבע או חמש לפנות בוקר..."

כשאנו מבקשים מר' בערל לתאר איך נשמעה אמירת התהילים, הוא מתקשה למצוא את המלים כשאנו מבקשים מר' ניסן ידע איך לומר תהילים!"...

### פניו האדימו והחווירו חליפות...

ואחרי כלותו את עבודת אמירת התהילים בתחנונים ובלב נשבר, היה נכנס ל'סדר חסידות' ב'זאל' של הישיבה, לא לפני שחזר כמה פרקי תניא בעל-פה, כהכנה ללימוד החסידות שלפני התפילה. ויש אומרים שהיה מסיים לחזור את כל 'לקוטי אמרים' אחת לשלושה או ארבעה ימים.

תורת החסידות לא באה לעולם אלא כדי ללמד את האדם איך להתפלל, כך כתוב בשיחות-הקודש של כ"ק רבותינו נשיאינו וכך היה ר' ניסן חוזר ומשנן לעצמו ולתלמידיו. לכן, לאחר שהיה יושב ב'סדר חסידות' ומלמד לאחת הכיתות תניא או מאמר חסידות, היה מתיישב בפינה שקטה ומתחיל להתבונן בתוכנו של מאמר חסידות, בתור הכנה לתפילה.

הזכרנו שהיה מתיישב 'בפינה שקטה'. המיקום היה תלוי בנסיבות: בשנות היותו משגיח בישיבת 'תומכי תמימים' בנעוול, היה נכנס לאחר סיום 'סדר חסידות' בבוקר לעזרת-נשים של ביתהכנסת, נעמד שם ליד הקיר ומתחיל להתבונן בתוכנו של מאמר חסידות במשך כשלוש שעות
- כך העיד החסיד ר' אבא לוין ע"ה. ובשנים שהיה בברינואה, עשה זאת לפעמים באחד החדרים
בביתו, כפי שראו כמה מתלמידיו, ולפעמים ב'זאל' של הישיבה.

'לחשוב חסידות', כך מכנים רבותינו נשיאינו את השלב הזה של ההכנה לתפילה. אלא שאצל ר' ניסן, לא היתה זו התבוננות בעלמא. היתה כאן 'עבודה' אמיתית של מאמץ עיוני ששולב בתנועה של דבקות נפשית ממושכת. מיטיב להגדיר הזאת הסופר החסידי ר' יהושע דובראווסקי בשני משפטים קצרים:

ה"התבוננות בחסידות" שהיתה אצלו לפני התפילה, מתוך דבקות ממושכת, לא היתה סתם התבוננות מעמיקה. היתה זו התרכזות מאומצת בנושא בו התבונן, אשר

השתקפה היטב בפניו שהאדימו והחווירו חליפות, בתנועת עפעפיו הסגורים למחצה ובתנועות ראשו המכווץ ביו כתפיו הצרות...

רק לאחר שסיים את כל 'סדר העבודה' של ההכנות שלפני התפילה - שכללו את אמירת כל התהילים, חזרת כמה עשרות פרקי תניא ולימוד חסידות במשך כשעתיים - רק אז היה ניגש להתפלל ב'עבודה', כאשר תפילתו אורכת בין שלוש לארבע שעות בממוצע, ונמשכת בערך עד השעה שתיים אחר הצהריים!

לא פחות מעצם ההנהגה המופלאה הזו, מפליא לשמוע גם על כוח ההתמדה העצום שהיה לו. סדר זה היה קבוע אצלו במשך עשרות בשנים, והוא הקפיד עליו מדי יום ביומו. בסתם יום חול רגיל, כמו בערבי שבתות וימים-טובים; כשהיה צעיר וחזק ובריא, כמו כשהזדקן ונחלש. "הוא פעל על עצמו ששינון התהילים והתניא יהפוך להיות חלק ממציאותו", מתבטא אחד מתלמידיו, "ובשום מצב שבעולם לא היה מסוגל להתקיים בלעדי זה".

את הדברים הבאים שמע ממנו הרה"ח ר' עזריאל שאנאוויטש: מדי יום ביומו צריך האדם לעסוק בעבודת התפילה. ואל יאמר האדם לעצמו: 'מספיק לי לעסוק בעבודת התפילה רק בזמנים ידועים, מפעם לפעם, ואין צורך להתפלל באריכות בכל יום' - כי כשם שהאדם מבין שהאוכל שאכל אתמול לא יספיק לו בשביל היום, והוא מרגיש בגופו את הצורך לאכול מדי יום ביומו, כך עליו לדעת שעבודת התפילה היא המזון הרוחני לנפשו, ולא די לו במה שהתפלל אתמול.

### הוורידים בלטו במצחו מרוב יגיעה עצומה!

ואי אפשר לדלג על 'פרט קטן' נוסף שהיה חלק קבוע מ'סדר השכמת הבוקר' של ר' ניסן, אם כי לאמיתו של דבר לא מדובר ב'פרט' אלא ב'כלל', ולא סתם 'כלל' אלא 'כלל גדול'...

מדי בוקר, לקראת סיום 'סדר חסידות', היה ר' ניסן מניח תפילין ב'זאל' וקורא קריאת-שמע. ברור שזה לא היה רק כדי להספיק לקרוא קריאת-שמע בזמנה, שהרי בימות הקיץ היה זה כבר לאחר סוף זמן קריאת-שמע (ומסתבר שהשכם בבוקר היה קורא קריאת-שמע, בלי תפילין). אלא הוא עשה זאת, וגם כל הבחורים בישיבה עשו זאת, כדי שיוכלו לטעום מזונות לפני התפילה. וזאת, לאור הוראה מפורשת שר' ניסן קיבל מהרבי הריי"צ בה' תשרי תש"ט:

בדבר התלמידים שי' ששואלים בנדון טעימה קודם התפלה, הנה בודאי המה נזהרים בקריאת ק"ש קטנה בתפילין ואז אפשר לטעום מיני מזונות.

אלא שה'קריאת שמע' של ר' ניסן היתה תופעה מופלאה בפני עצמה. "אמירת פסוקי קריאת-

שמע לפני התפילה ארכה אצלו בכל יום בין רבע שעה לעשרים דקות", משחזר אחד מתלמידיו, "כאשר אמירת הפסוק 'שמע ישראל' בלבד נמשכה קרוב לחמש דקות. לפני שהתחיל לקרוא את 'שמע', היה מתבונן באחדות השם כשהוא משפשף כדרכו בידו את מצחו... הוורידים בלטו במצחו מרוב עבודתו ביגיעה עצומה!".

אצל ר' ניסן, גם הדקדוק באותיות של קריאת שמע היה ביטוי נוסף לאימה וליראה שאפפוהו בשעת מעשה. הבחורים שעמדו קרוב אליו היו שומעים כיצד הוא אומר 'ש... ש... שמע...' כיוון שבגלל המבטא הרוסי הכבד שלו לא היה מבטא שי"ן ימנית בצורה ברורה, והיא היתה דומה קצת לשי"ן שמאלית, חזר על האות שי"ן שוב ושוב, עד שהיה בטוח שביטא אותה נכון ואז היה ממשיך וקורא הלאה, מילה במילה, בדקדוק ובמתינות. כך קיים את הוראת חז"ל 'אף כאן באימה וביראה ברתת ובזיע', במובן הכי פשוט של הדברים.

### קיטור-אדים פרץ מבעד לטלית...

בשעה שהציבור התפלל היה נוכח ב'זאל' והיה שומע ועונה את כל הקדישים, 'ברכו' ו'קדושה', כפי שהנהיגו כ"ק רבותינו נשיאינו בנוגע למי שרוצה להתפלל באריכות. בהתחלה היה מתבונן בדא"ח, כפי הסדר המקובל אצל חסידים ואחר כך, בין קדיש לקדיש, היה מתחיל באמירת סדר 'תפילת השחר', מ'מה טובו' עד 'איזהו מקומן'. אחד מתלמידיו מציין כי הבחין שר' ניסן היה מקפיד שלא ללמוד החל מהרגע שהתפילה החלה, אפילו לא לימוד חסידות. כי מכיוון שכעת היא שעת התפילה של הציבור, גם הוא מתפלל. רק שההתבוננות בדא"ח ואמירת 'תפילת השחר' נמשכו אצלו זמו רב מאוד...

ולאחר שהמניין סיים את תפילתו, היה פונה בדרך-כלל לביתו שם היה מתעטף בטלית ומתעטר בתפילין ומתחיל להתפלל כשהטלית מכסה את פניו. בדרך כלל התפלל בעל-פה, והיה נעמד ליד אחד הקירות כשפניו לעבר הקיר, ומתחיל להתפלל בהתעוררות ובדבקות, כאשר פניו היו מאדימות ממש כמו אש. בדרך כלל היה אוטם את שתי אוזניו באמצעות אצבעות שתי ידיו, פעולה שסייעה לו להתנתק מסביבתו, והיה מרפה ממנה רק כאשר היה מחכך מדי פעם את מצחו בתנועות חזקות באמצעות ידו השמאלית - תנועה אופיינית של ריכוז מאומץ אצל ר' ניסן. כך בתנועות חזקות באמצעות, ובמשך כל הזמן הזה עמד על מקום אחד וכמעט שלא זז ממקומו!

וכאשר אדם מתאמץ מאוד - הוא מתחיל להזיע... מספר הרב יואל כהן: פעם עמד ר' ניסן ב'זאל' ב-770 והתפלל שחרית של סתם יום חול פשוט. זה היה ביום חורפי קר במיוחד, וב'זאל' לא הופעל החימום. מזג האוויר בתוך בית-המדרש היה ממש קפוא, וכולם לבשו סוודרים או מעילים. באמצע התפילה הרים ר' ניסן לרגע את הטלית מעל פניו ואגלי זיעה רבים ניכרו על

מצחו... זה היה מדהים לגלות שבתוך הכפור הגדול הזה, הוא כל-כך התלהב והתחמם בתפילתו עד שממש נטפה ממנו זיעה!

והנה תיאור נוסף על אופן תפילתו אותו שמענו מהחסיד ר' דוד חן: "אבי, החסיד ר' יהודה ע"ה, התגורר בראשית שנות הצד"יק במוסקבה. פעם נכנס ר' ניסן לביתנו בשעת בוקר מוקדמת מאוד, וביקש להתפלל בבית תפילת שחרית. כולנו ידענו שהתפילה נמשכת אצלו כמעט כל היום. זה היה בעיצומו של החורף המוסקבאי הקר. התנור בביתנו עדיין לא היה מוסק, ובבית שרר קור אימים. אבא נאלץ לעזוב את הבית בשעה מוקדמת כדי לצאת לעבודתו, ולכן הדריך את ר' ניסן: 'הנה לפניך גזרי עצים וגפרורים, הדלק מיד את התנור כי אני חייב לצאת לדרכי ואחזור רק בערב'. אבא חזר הביתה לפנות ערב, פתח את הדלת וקור עז קידם את פניו. אבוי! ר' ניסן לא הדליק את התנור. אבא חשש שמא ר' ניסן קפא מקור, ומיהר פנימה. והנה הוא נדהם לראות את ר' ניסן כשהוא עומד ומתפלל וממצחו נוטפים אגלי זיעה... באותה שעה הפטיר אבא: 'איזוהי שבלב? דו תפילה'...".

### דמעות זלגו מעיניו ללא הפוגה...

יחד עם המאמץ והיגיעה שלו בעבודת התפילה, היה אומר כל מלה בקול, במתינות ובנחת, כמונה מעות. וכך מספר הרב יוסף-יצחק גורביץ: "לקראת יו"ד שבט תש"מ נסע ר' ניסן אל הרבי. באחד הימים הסמוכים התקיימה שם מסיבת הבר-מצוה של נכדיו התאומים, בני בנו ר' שלום-דובער ע"ה, והגיע לשם קהל גדול, כולל רבים מחסידי פולין שהגיעו במיוחד לשמוע אותו. במהלך ההתוועדות התעכב ר' ניסן על נקודה אחת מהמאמר שאמר הרבי ביו"ד שבט אותה שנה. ר' ניסן הקדים וציין שהרבי מזכיר במאמרי 'באתי לגני' מדי שנה את כל הרביים. והפעם, כשהרבי הזכיר את הבעש"ט, הביא פתגם המובא ב'כתר שם טוב' על הפסוק 'אדנ-י שפתי תפתח' - שהקב"ה עומד ליד היהודי ומחכה לכל מלה ומלה מהתפילה שהוא עומד להוציא מפיו. ור' ניסן התבטא ב'קאך' גדול: אמנם זה כתוב ב'כתר שם טוב', אבל הרבי ממחיש לנו את הדברים הללו, עד שאתה מרגיש ממש כאילו הקב"ה עומד לידך ומביט על שפתיך וממתין לשמוע כל מלה שתוציא מפיך. ולאחר שתתבונן בזה כראוי, ממילא מובן עד כמה תייקר כל מלה מהתפילה".

ר' ניסן ייקר כל מלה מהתפילה, ויהודים שזכו להאזין לתפילתו, התעוררו ממנה מאוד. כל השומע את תפילתו היה מרגיש הרגשה נפלאה: הנה עומד לו יהודי ומתחטא לפני אביו שבשמים, כבן המתגעגע אל אביו. מספר אחד מבניו של ר' ניסן: "החסיד הישיש ר' ישראל-נח בליניצקי ע"ה, היה בעצמו חסיד בעל-עבודה והיה נוטה להתרגש בקלות. פעם נכנס ר' ישראל-נח לחדר שאבא ע"ה התפלל בו, ושמע את קול תפילתו של אבא. באותה שעה אחז אבא במזמור 'אשרי

יושבי ביתך', ואמר את פסוקי 'אשרי' מלה במלה, בעיניים עצומות, כשהוא מפזם ניגון חסידי בין פסוק לפסוק. ר' ישראל-נח נעצר, התיישב על ספסל בפינת החדר ומעיניו זלגו דמעות ללא הפוגה..."

עד 'אשרי' היה מתפלל מלה במלה במתינות רבה ובקול ברור, ומ'אשרי' היה מתחיל לשלב ניגון עד 'אשרי' היה מנגון קטע קצר של ניגון, ואז המשיך לפסוק הבא. שוב ניגן תנועה מאותו ניגון, ושוב היה ממשיך במלות התפילה. בין הניגונים הקבועים שלו בתפילה היה הקטע של הניגון שמנגנים ללא מלים אחרי הניגון השמח 'ואתה אמרת היטב איטיב עמך', כאשר את הקטע הזה היה מנגן בקצב איטי מאוד, והניגון 'אנה אלך מרוחך'. לא היה לו חוש מיוחד בנגינה, אבל החיות של הניגון עצמו היתה לבבית מאוד. ולפעמים היה נשען בראשו על הקיר, ומנגן בדבקות.

בדרך כלל, היה מתפלל מלה במלה במתינות, אך לפעמים היה מתעכב באיזה פסוק ומתבונן למשך זמן רב בפירוש הפסוק על-פי דא"ח. פעם התחיל לומר 'ויברד דוד'. וכשהגיע למלים 'לך ה' הגדולה והגבורה', התעכב והתבונו למשד יותר מחצי שעה. שהאזיו מבני-הבית מישהו לתפילתו שאל אותו לאחר מכן: "מה היה היום באמצע 'ויברד דוד'?..." ענה לו ר' ניסן: "אז ס'איז מיר גוט דא. פארוואס זאל איך גיין ווייטער?" [=כאשר טוב לי כאו (בהתבוננות במלים אלו). למה שאמשיך הלאה?]...

בימות החול כמעט שלא נזדמן לתלמידי הישיבה בברינואה לשמוע את תפילתו, משום שבשעה שהמשפיע היה מתפלל בביתו, היו הם עסוקים בתלמודם



הרה"ח ר' ניסן נעמאנאוו ע"ה (אב סב החתן) עם צאתו מרוסיה, בצילום שנעשה כדי למלא את בקשת כ"ק אדמו"ר הריי"צ נ"ע שהחסידים ישלחו לו תמונות משפחתיות.

באולם הישיבה. אבל בשבתות יכלו לעשות זאת ביתר קלות.

בלילות שבת היה מאריך בתפילתו במשך שעות אחדות, ואף תבע ממושפעיו להאריך בתפילות השבת. היה מתחיל להתפלל ב'זאל' מיד עם סיום 'סדר חסידות' בישיבה, והמשיך בתפילתו באריכות. באחת ההתוועדויות בסמרקנד אמר ר' ניסן: מדוע הכניס כ"ק אדמו"ר הזקן בסידורו את הקטע 'ולומר ברכו' לפני 'ברכו' של קבלת שבת? אלא שאדמו"ר הזקן רוצה שהחסידים ילמדו חסידות לפני קבלת שבת. ואם מישהו חושש שמא מרוב עיונו בלימוד החסידות, יחמיץ את שמיעת 'ברכו' מפי החזן - אומר לו אדמו"ר הזקן: 'אל תדאג, הנה מודפס בסידור הקטע מהזוהר, 'ולומר ברכו'...

וביום השבת היה ר' ניסן מאריך הרבה יותר בתפילתו. בשבתות הקיץ היה מסיים לפעמים את תפילתו רק בשעה ארבע או חמש אחר הצהריים, ורק אז הלך לעשות קידוש.

מספר הרב יעקב אצרף: "בשבתות היה נוכח ב'זאל' בעת שהציבור התפלל והיה עונה על כל הקדישים ושומע קריאת התורה וכולי, ובין לבין התחיל להתפלל מ'הודו' עד 'ברוך שאמר'. לאחר שהציבור סיים את תפילתו, היה ר' ניסן הולך לביתו וממשיך שם את תפילתו, מ'ברוך שאמר'. הבחורים שהשתוקקו לשמוע את תפילתו, היו מתחכמים וממציאים דרכים כיצד לטפס ולהגיע קרוב לחלון החדר בו התפלל ולהאזין לקול תפילתו הערבה. והיו עומדים שם בכל תנאי מזג-האוויר, בגשם וגם בשרב..."

הנה סיפור שמספר הרב יוסף-יצחק גורביץ על כוח ההשפעה שהיה לניגוני התפילה של ר' ניסן: "בשנת תשל"ד, נסעתי עם אחד הבחורים המבוגרים להתוועד בעיר שטרסבורג, לקראת השבת הסמוכה לי"ט כסלו. באמצע ההתוועדות נכנס יהודי עם מגבעת רבנית וזקן גדול והתיישב לידינו. כשראה אותנו, בחורים צעירים שמדברים לפני כל הקהל, חייך חיוך רחב. לא הבנתי האם הוא לועג לנו או נהנה מאיתנו. אחר כך קרא לנו ושאל אותי: אתם מברינואה? עניתי: כן. הוא שאל: ר' ניסן הוא המשפיע שלכם? עניתי: כן. הוא התעניין בשלומו ואז התחיל לספר לנו את הדברים הבאים. הוא למד בברינואה בשנות היו"דים, אך לאחר שעזב את הישיבה, סר מדרך הישר. אחר כך חזר לדרך היהדות ונהיה שוחט מטעם הרבנות הכללית לצרפת באיזו עיירה קטנה. כך היתה לו פרנסה בהרחבה והתחיל לגדל זקן. והוא אומר לי: אתה יודע מה החזיר אותי לדרך הישר? הניגון של ר' ניסן בתפילה. ואתה יודע מה הניגון שלו? ד ומיד התחיל לנגן את הניגון 'ואתה אמרת היטב איטיב עמך'. 'חלפו שנים כה רבות מאז שמעתי את הניגון', אמר, אנדיו זה מהדהד בזכרוני'. הניגוו של ר' ניסו לא נתו לו מנוחה..."

### פניו האדימו כמו אש בוערת

כבר הכרנו 'עובדים' שהיו מתפללים באריכות בשבתות ובעוד זמנים מסוימים, אבל על חסיד שמתפלל באריכות מדי יום ביומו - כמעט שלא שמענו בדור האחרון. כי באמת צריך אדם להיות בעל מדרגה נעלית ביותר, כדי שיהיה מסוגל להתפלל בכל יום באריכות, עם כל העוצמה של ההתבוננות וה'עבודה', ללא שום שינוי. באותה מידה של יגיעה, התעוררות ודבקות בהן התפלל אתמול, כך הוא מתפלל היום וכך יתפלל גם מחר. כך, לאורך כל ימות השנה, ללא יוצא מן הכלל, שנה אחרי שנה במשך כל ימי חייו!

הסדר הזה, לעסוק בעבודת התפילה משעת בוקר מוקדמת עד שעת אחר-הצהריים מאוחרת, היה נהוג אצלו גם בימי שישי. סיפר אברך יוצא רוסיה שעבד במחסן הישיבה - כי פעם ביום שישי אחרי הצהריים היה מוכרח להיכנס לביתו של ר' ניסן בקשר לעניין דחוף ואמרו לו שר' ניסן יצא לחורשה הסמוכה לישיבה. האברך ניגש לשם ומצא אותו כשהוא עומד ומתפלל באריכות. "באותו רגע ממש נדהמתי", אמר האברך. "זה יום שישי, השעה שלוש אחרי הצהריים, השבת הולכת ומתקרבת, והוא עדיין מתפלל שחרית בדבקות. ואיזו תפילה נלהבת היתה שם..."

איך נראה לדעתכם סדר-היום של ר' ניסן בתשעה באב? ביום כזה, כל היהודים הטובים מתפללים, אומרים 'קינות' והולכים לנוח. ובכן, הבה נשמע את תיאורו של הרב יעקב אצרף על תשעה באב במחיצתו של ר' ניסן בשנת תשכ"ב: "קמתי בשעת בוקר מוקדמת מאוד, ומצאתי את ר' ניסן בשעה שש בבוקר כשהוא לומד את רשימות הצמח-צדק על מגילת איכה. אחר כך הוא נכח בשעה שהמניין התפלל, וכרגיל שמע קדישים וחזרת הש"ץ, אבל לא התפלל עם המניין. בשעת אמירת הקינות, אמר 'קינות' עם כולם.

"לקראת חצות היום חזר ר' ניסן לביתו, התעטף בטלית ותפילין וחזר ל'זאל', ואז נעמד להתפלל שחרית. רק ר' ניסן לבדו נכח ב'זאל', והתפלל (באותו יום לא התפלל בביתו, כנראה משום שכולם הלכו לנוח וה'זאל' היה ריק מאדם). אני החלטתי לעקוב אחריו. התחבאתי באיזו פינה בשקט ולא הוצאתי הגה מפי. הוא מתפלל, ואני מביט ומאזין. קשה לתאר איך הוא התפלל בדבקות ובכוונה עצומה, כאילו שכח לגמרי שהיום הוא יום צום ושהגוף עייף וחלש... זה היה מדהים! תפילתו נמשכה עד ארבע אחרי הצהריים, ואז חזר לביתו לזמן קצר. וכעבור שעה, בשעה חמש, כבר חזר לתפילת מנחה, עם טלית ותפילין דרבנו תם. אז הבנתי מה זאת אומרת אדם שהעולם-הזה אינו תופס אצלו מקום".

יחד עם זאת, היה אפשר לפנות אליו בעודו עסוק בתפילתו ולשאול אותו בעניינים דחופים הנוגעים לניהול הדברים השוטפים בישיבה. מספר הרב משה-ניסן אזימוב: "בתור תלמיד בישיבה הייתי נכנס לביתו מדי פעם באמצע היום כדי לשאול משהו. בדרך כלל, הוא היה עדיין

באמצע התפילה, ואם הדבר היה חשוב ודחוף והוא עמד במקום שמותר להפסיק, הייתי משתדל להסב את תשומת ליבו לנוכחותי ולגרום לו להסתובב לעברי. זו היתה גם הזדמנות מצידי לראות שוב את מראה פניו הלוהטות בעת התפילה. שנראו ממש כמו אש בוערת".

ומבית-הכנסת ־ לבית המדרש, כך נפסק בשולחן-ערוך. לאחר שסיים את תפילת שחרית, טעם 'פת שחרית' בערך בשעה שלוש אחר הצהריים, ומיד התיישב ללמוד גמרא או שולחן-ערוך.

תפילות מנחה ומעריב היה מתפלל מדי יום במניין של הישיבה, אבל גם כאן בלטה עבודת התפילה שלו. בייחוד בלט ה'שמונה עשרה' הארוך שלו, שנחשב למשהו לא רגיל גם בהשוואה לאלה המתפללים במתינות. תמיד היו צריכים כולם להמתין לו כמה דקות עד שיסיים. בדרך כלל. התפלל 'שמונה עשרה' במשך עשר דקות לפחות!

בתפילת מעריב היה יושב ומתפלל, ומידי פעם היה מקיש בתנועות קלות באצבעותיו על הספסל. החזן היה ממתין לו עד שיסיים את קריאת-שמע, וכן בסיום שמונה-עשרה. והרבה פעמים אירע שכאשר החזן הגיע לפני תפילת שמונה-עשרה, ר' ניסן עדיין אחז באמצע הברכות שלאחר קריאת-שמע והתחיל את שמונה-עשרה קצת אחרי כולם.

פרק בפני עצמו היתה עבודתו באמירת תהילים בשבתות-מברכים. בשעה שבע בבוקר היה נכנס ל'זאל' לאמירת התהילים ומתייצב במקומו הקבוע. היה נעמד כשפניו לעבר הקיר, ואומר את כל התהילים בעל-פה, כשהוא עומד כל הזמן, משך כשעתיים וחצי. לפעמים תקע את ידיו בין הגארטל לסירטוק, ולפעמים היה חוסם בידיו את אוזניו כדי שיוכל לשמוע את עצמו. היה אומר את פרקי התהלים בדבקות נפלאה, בקול רם ובמבטא ברור שנשמע היטב לכל הסובבים אותו. במשך כל שעת אמירת התהילים עמד בלי לזוז ממקומו, כמו חייל על משמרתו, ורק התנענע קלות בגופו ימינה ושמאלה.

### הגאון האמריקאי נרתע לאחור

אחת התופעות המופלאות בקשר לתפילתו של ר' ניסן היתה העובדה שבעת שהתפלל היה מנותק מכל העולם שמסביבו. "הייתי יכול להיכנס הביתה ולטרוק חזק את הדלת", מעיד אחד מבניו, "ואבא בכלל לא שם לב שנכנסתי. ואין הכוונה שלא היה מגיב על הרעש, הוא פשוט לא הרגיש במעשיי, גם אם עשיתי רעש גדול וחזק".

והנה סיפורו של הרב יעקב אצרף: "בסביבות שנת תשט"ו נודע שהגאון המפורסם הרב אליעזר סילבר מאמריקה עומד לבקר בישיבה. הר"מים בישיבה הכינו את הבחורים לקראת ביקורו של הגאון האמריקאי, והלמדנים שבחבורה התכוננו להתפלפל איתו בחידושי תורה. במהלך המפגש

הראו לו את אחד הבחורים ממרוקו שהיה בקי ב'קצות החושן', אבל לא היה נראה שהגאון הליטאי יוצא מכליו מרוב התפעלות.

"אחר כך ביקש הרב סילבר לפגוש את מנהל הישיבה, המשפיע ר' ניסן. השעה היתה אחרי חצות היום. באותה שעה ר' ניסן עדיין התפלל, ושלחו שליח לראות אם ר' ניסן אוחז בתפילתו במקום שהוא יכול להפסיק. השליח חזר ואמר שר' ניסן מתפלל והוא לא יכול לדבר. הרב סילבר התפלא על כך, אבל אמר שימתין עוד מעט. כעבור זמן מה שלחו שליח שני, והוא אמר שר' ניסן עומד לסיים עוד מעט את תפילתו. בפעם השלישית חזר השליח ואמר שר' ניסן כבר אוחז אחרי 'ובא לציון', והוא יכול לדבר. ר' ניסן עמד בחדרו כשפניו אל הקיר והתפלל, ולא ידע שהרב סילבר אמור להגיע באותה שעה לחדרו. פתאום שמע ר' ניסן קול רעש והמולה בחדרו, והסתובב לאחור. והנה, אך ראה הרב סילבר את ר' ניסן, בפניו הסמוקות מזיעה, ומיד נרתע לאחור. אחר כך אמר הרב סילבר לבחורים הלמדנים שהקיפו אותו: 'אתם מנסים לעשות עלי רושם עם ה'קצות'... - הייתם צריכים להראות לי אותו מיד בהתחלה!'..."

וכה גדולה היתה דבקותו בתפילה, עד שגם כאשר היו עיניו פקוחות וטליתו לא כיסתה את פניו - לא הבחין בנעשה סביבו. מספר הרב לוי פריז מלונדון: "כשלמדתי בישיבה בברינואה, הייתי צריך פעם לנסוע לאיזה מקום והיה עלי לקבל אישור מר' ניסן. נכנסתי לביתו ואשתו אמרה שהוא באמצע התפילה. נסיעתי היתה דחופה, ולכן שאלתי אם אפשר להיכנס לחדרו. היא הסכימה. כשנכנסתי, ר' ניסן עמד ליד הקיר כשפניו לעבר הדלת, והטלית לא כיסתה את פניו. הוא התפלל בעיניים פקוחות והיה באמצע 'ויברך דוד'. נעמדתי בדיוק מולו, הבטתי עליו וציפיתי שיפנה אלי בתנועת יד שמשמעה 'מה רצונך?' או יעשה לעברי איזו תנועה בראשו. אבל הוא נשאר לעמוד כך מספר דקות, מבלי להגיב כלל לנוכחותי. כל-כך היה שקוע במלות התפילה שאמר בדבקות רבה, עד שלא הבחין בי כלל. לאחר מספר דקות דפקתי מספר דפיקות חזקות על השולחן הסמוך, ורק אז התנער מדבקותו והבחין בי. שאלתיו אם אוכל לנסוע, והסכים בניע ראש".

עוד בשנות נעוריו הרגיל את עצמו לאטום את שתי אוזניו בשתי ידיו בשעת התפילה. אחותו הקטנה אמרה פעם כשראתה אותו בתנועה אופיינית זו: "הנה, ניסן הולך לחבוש את 'כובע החרש' שלו..." בעיניהם של ילדים קטנים זה נתפס כמחזה משעשע, אך לא כך היה הדבר. באחת הפעמים שהתפלל ב-770, הבחינו מספר ילדים שובבים בדמותו של החסיד הקשיש שאוטם את אוזניו בידיו ומתפלל. הם רצו לבדוק כיצד יגיב אם יפריעו לו, והשמיעו רעשים בסביבתו. להפתעתם, גילו שהוא ממשיך לאטום את אוזניו ולהתפלל ואינו מגיב כלל על מעשיהם. לאחר מכן אפפו אותם רגשי חרטה והם ניגשו אליו כדי לבקש סליחה על ההפרעה. ואז הופתעו בשנית כשר' ניסן השיב להם בפליאה שהוא אינו מבין בכלל על מה הם מדברים...

### "אם זכרתיך על יצועי"

עבודה בפני עצמה היתה אצלו עבודת קריאת-שמע שעל-המיטה. מסופר שבהיותו אברך צעיר לימים בנעוול, השתתף פעם בהתוועדות עם גדולי החסידים. במהלך ההתוועדות דיבר המשפיע ר' זלמן-משה היצחקי ע"ה על ענייני קריאת-שמע שעל-המיטה, ובתוך הדברים פנה אל ר' ניסן ואמר לו: "מ'דארף קריינקן און ווייטיקן אין קריאת שמע שעל המיטה" [=צריכים להתייגע ולהתייסר בקריאת-שמע שעל-המיטה]. וזו היתה ההנהגה שאימץ ר' ניסו לעצמו.

על עבודת הלילה של ר' ניסן בתקופת סמרקנד מספר הרב חיים-מאיר מינקוביץ: "היתה תקופה שהייתי ישן בביתו. אשתו מרת מאשע-רבקה אמרה לי שאני רשאי להיכנס לחדר שבו הוא מתפלל, אבל שלא אעיז לפצות פה. וכך עשיתי. מדי לילה היה מתהלך בחדרו ומשנן את כל ג"ן פרקי התניא בעל פה. אחר כך, בתור הכנה לקריאת-שמע שעל-המיטה, נעמד ליד הקיר ובמשך כשעתיים אמר את כל ספר התהילים כשהוא עומד, את ידו האחת הוא מניח על אוזנו והוא מתנועע בתנועות קלות ימינה ושמאלה".

וגם בתקופת ברינואה, נמשכה הנהגתו זו. בשנת תש"ח נסעו התמימים מענדל בוימגארטן וזלמן פויזנר בשליחות אדמו"ר הריי"צ לאירופה, כדי לבקר את אנ"ש הפליטים. בשהותם בישיבה בפארים, נתנו להם לישון בחדר שהיה ממש ליד חדרו של ר' ניסן, ורק מחיצה דקה הבדילה בין החדרים. מספר הרב פוזנר: "יכולנו לשמוע כל מילה וכל תנועה שלו. כמעט בכל לילה היה קורא קריאת-שמע עד שתיים לפנות בוקר ובשעה חמש כבר היה אומר ברכות השחר!".

אחדים מבחורי הישיבה היו יכולים להביט אל ה'סלון' שבדירתו, דרך חלון החדר שבו ישנו בפנימייה, ולראות איך הוא עומד על רגליו וקורא קריאת-שמע שעל-המיטה במשך שעה ארוכה. כמו בכל התפילות, היה אומר כל מלה במתינות רבה, ולפעמים נמשכה עבודה זו אצלו עד השעות הקטנות של הלילה. הרב יוסף-יצחק לבקובסקי זוכר את התקופה שבה התגוררה משפחתו בסמיכות ממש למשפחתו של ר' ניסן: "בתור ילד אירע לפעמים שהתעוררתי בשעת לילה מאוחרת מאוד. אני זוכר את עצמי נכנס למטבח בשעה שתיים בלילה, ושומע את ר' ניסן קורא קריאת-שמע שעל-המיטה, כשהוא אומר כל מלה במתינות רבה, בהטעמה גדולה ובדבקות נפלאה".

וכמו בכל פרטי העבודה שלו, התמיד ר' ניסן גם בעניין זה בכל מצב ובכל תנאי. מספר הרב יעקב אצרף: "בזמני היה בישיבה בחור ממרוקו שלא הורגל למנהגי החסידים. בליל שמחת-תורה, מתוך השמחה ואמירת ה'לחיים', לפעמים היו משמיעים דברי ביקורת קשים כלפי מישהו. אותו בחור חשש מסיבה מסוימת שהפעם הוא צפוי לקבל 'מנה' רצינית, ולכן הלך לר' ניסן וסיפר לו על חששותיו. אמר לו ר' ניסן: 'עמוד לידי במשך כל ההקפות, ואף אחד לא יציק לך'.

אחרי ההקפות הזמין אותו ר' ניסן לביתו לסעודת החג (ומובן שכולנו קינאנו בו...) אחר כך ניגשתי אל הבחור ושאלתי אותו איך היה אצל ר' ניסן. הוא אמר לי: 'אינני שייך ל'השגות' ול'גילויים', אבל דבר אחד לא אוכל לשכוח לעולם - את קריאת-שמע שעל-המיטה של ר' ניסן בליל שמחת-תורה. אדם שרקד כל-כך בהתלהבות כל הלילה, ובסעודה ישב ודיבר עם החסידים הגדולים עד שלוש לפנות בוקר, ואחר כך עוד יש לו כוח לעמוד ולקרוא קריאת-שמע בדבקות! אני נפלתי 'שדוד' על המיטה, והוא נעמד ליד הקיר וקרא קריאת-שמע בהתלהבות ובדבקות במשך שעה ארוכה..."

וכך סיפר הרב שמואל-מאיר זילברשטיין מאנטוורפן: "היו כמה פעמים שר' ניסן התארח אצלי מספר ימים כאשר בא לבלגיה כדי לגייס כסף לטובת הישיבה. ולא אחת אירע שר' ניסן עמד כל הלילה בחדר שהקצינו עבורו, וקרא קריאת-שמע שעל-המיטה. וכשקמתי בבוקר, ראיתי שהמיטה שלו מסודרת ומוצעת, בדיוק כפי שהיתה לפני שנכנס לחדר בערב. זאת אומרת שהוא לא עלה על יצועו. כנראה הרגיש שכאשר אינו טרוד בענייני הישיבה, יש לו פנאי לעשות את מהוא באמת רוצה..."

"בהזדמנות אחרת", סיפר הרב זילברשטיין, "הראיתי לר' ניסן בלילה את החדר שהכנתי עבורו, וכעבור זמן קצר נעמד ר' ניסן כשפניו אל הקיר והתחיל לקרוא קריאת-שמע שעל-המיטה. כשקמתי בבוקר והלכתי לחדרו, ראיתיו כשהוא עדיין עומד באותה תנוחה, פניו אל הקיר והוא שקוע במחשבות. הסתכלתי על מיטתו וראיתי שהיא מסודרת כל-כך יפה, עד שהיה ברור לי שהוא לא עלה על המיטה במשך הלילה. הבנתי שבמשך כל הלילה עמד כך כשפניו אל הקיר והתבונו בענייני עבודת השם".

ומובן שגם את התלמידים חינך ר' ניסן לקרוא קריאת-שמע שעל-המיטה כראוי. הנה נקודה קצרה שרשם הת' י.ר. מדברים שאמר ר' ניסן כשהתוועד עם הבחורים ב-770 בשהותו שם בחודש טבת תשכ"ו: "כ"ק אדמו"ר הרש"ב נ"ע אמר שזה שכתוב בתניא פרק ז' 'ובכוונה עצומה בקריאת שמע שעל המיטה', יש בזה כמה מדרגות. ובאנשים פשוטים, הכוונה היא - להתבונן בפירוש המלות.

"וסיפר ר' ניסן שר' איטשע דער מתמיד היה מדגיש בעת קריאת-שמע שעל המיטה את המלים: 'לך לבדך חטאתי והרע בעיניך עשיתי'. ועוד הסביר: צריך להיות העניין של "אם זכרתיך על יצועי". כשאדם לומד, טרוד הוא בלימודו. אבל בשעה שלפני השינה, עליו לזכור את הקב"ה".

## כל גופו התחיל לרעוד...

להתייחסות מיוחדת ראויה עבודתו בימים הנוראים. אם בכל ימות השנה עבד את עבודתו באימה וביראה, בראש-השנה וביום-הכיפורים על-אחת-כמה-וכמה. מעיד הרב שלום-בער בוטמן: "ראיתי פעם בבוקר של ראש השנה איך פתאום התחיל כל גופו ממש לרעוד, וזה היה עוד לפני התחלת התפילה ובטרם התעטף בטליתו..." ויש מספרים שפעם התעלף ר' ניסן באמצע תפילת ראש השנה, מאימת יום הדין!

לקראת כניסת יום הדין, עוד לפני התחלת תפילת מעריב, אמר תהילים בבכיות. בתפילת ליל א' של ראש השנה היו אצלו בכיות עצומות, והיה נשאר להתפלל כמה שעות אחרי שהמניין סיים את תפילתו. כל מי שזכה לשמוע את ר' ניסן מתפלל בראש השנה מעיד שזה היה 'געוואלדיק'. מעיד הרב שלום-בער לבקובסקי: "בליל ראש השנה ר' ניסן היה מתפלל ב'זאל', והיה מתפלל באריכות רבה מאוד. לאחר שכולם סיימו להתפלל, היה ר' ניסן מתפלל מלה במלה. והיו כאלה שנשארו לשמוע איך ר' ניסן מתפלל בראש השנה, וגם אבא ע"ה היה ביניהם".

עד כמה שכל השנה היה ניכר עליו שהוא מתייגע בתפילתו, כאן בלטה יגיעתו עוד יותר. ואם בכל תפילה האדימו פניו - בתפילות הימים הנוראים היה מאדים עד מאוד. מספר הרב יעקב אצרף: "זה היה בלילה הראשון של ראש השנה תשכ"ב. אחרי סיום סעודת החג ואמירת התהילים, התחילו הבחורים להתפזר ולהתכונן לשינה. לפני שהלכתי לישון, נכנסתי ל'זאל' למוד קצת. פתאום ראיתי את ר' ניסן כשהוא עדיין מתפלל תפילת ערבית. בשעה זו הוא לא עמד במקומו הקבוע, אלא התקרב יותר לפינת ה'זאל'. באותה שעה הוא עמד בתפילת שמונה-עשרה. השתדלתי שלא להשמיע שום רחש מיותר, כדי שלא ירגיש שמישהו מאזין לתפילתו. הוא היה ממש אדום כמו אש, כולו אחוז התלהבות. פתאום שמעתי אותו משמיע בקול נורא ואיום את המלים 'ובכן תן פחדך'. היה קשה לו להתבטא: 'תן פח... פח...', עד שהצליח להוציא מפיו את המלה 'פחדך'".

גם עבודתו ביום-הכיפורים היתה באופן נורא. עוד בתפילת מנחה של ערב יום-כיפור ראו אצלו 'סדר עבודה' שלם, עם בכיות נוראות. במשך כל התפילות של היום הקדוש היה עומד על רגליו, בין בלילה ובין ביום, ורק בראשו נשען על הקיר והתפלל. וצריך לציין שבתפילות הימים הנוראים לא השתמש במחזור, את כל התפילות אמר בעיניים עצומות ובעל-פה (למעט מספר פיוטים שקרא מתוך המחזור). אומר הרב ישראל רווח: "בכל שנה כשמגיע יום-כיפור, אני רואה בעיני רוחי את דמותו של ר' ניסן כשהוא ניצב במקומו ומתפלל בעמידה. תמונה זו ניצבת לנגד עיניי ומלווה אותי במשך כל היממה הנשגבה הזו".

מספר השליח הרב אליהו זילברשטיין: "פעם נשארתי ליום-כיפור בברינואה. הייתי בין הבחורים

הבודדים שנשארו אז בישיבה ובאותה שנה עמדתי ליד ר' ניסן במשך כל היום הקדוש. כשלוש שעות לפני תפילת 'כל נדרי' כבר עמד ר' ניסן במקומו הקבוע, פניו אל הקיר, והוא מתבונן בהעמקה ומדי פעם משפשף את מצחו בידו. כנראה התבונן בענייני דא"ח. אחר כך התחיל להתפלל מעריב, והתפילה שלו נמשכה עוד כשעתיים-שלוש. בעת התפילות ניצב ר' ניסן ליד הקיר, ומדי פעם שפשף חזק את מצחו בידו. המחזה הזה עשה עלי רושם בל יימחה".

בדרך כלל, ר' ניסן לא אהב להתפלל באריכות ב'זאל', כי לא רצה שישמעו אותו בתפילתו. בימים הנוראים זה היה שונה. מספר הרב יעקב אצרף: "פעם בליל יום-כיפור עמד ר' ניסן ואמר תהילים, ור' נחום לבקובסקי סיים את אמירת התהילים לפניו. ר' נחום התקרב לדלת היציאה, ופתאום שמע את ר' ניסן אומר תהילים בהתלהבות. הוא הסתובב, פער את עיניו הגדולות והרגיש שמשהו תופס אותו. קולו הערב של ר' ניסן שבה אותו, והוא חזר למקומו והמתין עד שר' ניסן יסיים את התהילים. הדברים האלה עשו עלינו רושם אדיר..."

## הייתכן שלא מאריכים בתפילה בשבתות?!

"אז מען שטעלט זיך דאווענען, דארף מען האבן א רואיקע קאפ" [=כאשר נעמדים להתפלל, זיך דאווענען, דארף מען האבן א רואיקע קאפ" [- כך אמר פעם ר' ניסן לאחד מתלמידיו. כי אכן, מקפיד היה ר' ניסן על הבחורים שיתפללו במתינות. מלה במלה. הוא תבע זאת מעצמו. וגם מהבחורים.

חיזוק מיוחד קיבלה דרישתו זו בקיץ תשל"ג, שכן באותם ימים הרבי דיבר אתו ב'יחידות' על כך ואמר לו שבתניא (איגרת-הקודש סימן א') כותב אדמו"ר הזקן שתפילת שחרית צריכה להימשך כשעה ומחצה לפחות בימות החול - ובדורנו הרבי קובע שאפשר להסתפק בשעה בלבד. כשר' ניסן חזר לישיבה, חזר לפני הבחורים על דברי הרבי הללו ולקח את העניין הזה ברצינות רבה מאוד. ומאז התחיל ר' ניסן להקפיד בישיבה שהתפילה במניין תימשך לא פחות משעה. עד אז היה קורה לפעמים שהתפילה נמשכה כ-45 או 50 דקות, ומעתה לא הרשה שהתפילה תימשך פחות משעה. בשלב הראשון היה ר' ניסן ניגש ומניח שעון לפני בעל-התפילה, כדי שיוכל להקפיד על כך, עד שהסדר הזה כבר נקבע בישיבה ולא היה עוד צורך בשעון.

היו שניסו לטעון כלפיו ש'נשתנו העיתים', ובדורנו הרבי תובע בעיקר לעסוק ב'מבצעים' ובהפצת המעיינות, ויש פחות דגש על עבודת התפילה. ר' ניסן היה משיב להם בדברים ברורים: "אמרתי פעם לרבי שיש מפקפקים על עניין עבודת התפילה בדורנו, ואומרים שדרושה כעת התמסרות לענייני 'הפצה'. הרבי הגיב על כך בחריפות ואמר: 'גאר א ווילדע סברה!' [=סברה פרועה ביותר!], והסביר שכל העניין של 'הפצה' בא להוסיף על מה שהיה עד עתה, ולא להחסיר חלילה משהו מהדברים שמקובלים בליובאוויטש מאז ומקדם.

בייחוד חרה לו כאשר ראה חלישות בעניין אריכות התפילה בשבתות. מספר הרב מנחם-מענדל מרוזוב: "פעם שהה ר' ניסן ב-770 באחת השבתות שבה לא התקיימה התוועדות של הרבי. לאחר סיום תפילת מוסף במניין של הרבי, גילה ר' ניסן לתדהמתו שכעבור זמן מה רבים מן החסידים יצאו לסעודת שבת בביתם. ניגש אלי ר' ניסן ותמה באוזניי: איפה ה'עובדים'? מדוע אין אנ"ש והתמימים נשארים להתפלל באריכות, כנהוג אצל חסידים בשבתות?'. עניתי לו שהם רגילים שבדרך כלל יש התוועדות של הרבי בשבת, ולכן הורגלו שלא להתפלל באריכות בשבתות. אבל ר' ניסן לא קיבל את ה'תירוץ' הזה.

"ניסיתי להצדיק את המצב מכיוון אחר ואמרתי שכל הרביים הקודמים שמו דגש על עבודת התפילה, אבל כיום הרבי שם דגש על עבודת 'ופרצת'. אמר לי ר' ניסן: אינני מבין אותך. דבריך יכולים להיות נכונים בימות החול שאז יוצאים ל'מבצעים', אבל לא בשבת. ועדיין ניסיתי ללמד סנגוריא ואמרתי לו: ישנם כאלה שכבר התרגלו שלא להתפלל במתינות בימות החול, כשהם עוסקים ב'ופרצת', וממילא גם בשבת הם כבר לא עוסקים בזה... אבל ר' ניסן לא קיבל שום הצדקה והמשיך להשמיע באוזניי דברי תוכחה: בחור שנכנס בשבת ל-770, צריך לראות דוגמה של חסידים מבוגרים שיושבים ועוסקים בעבודת התפילה, וכך יוכל להיות מושפע מהם. הייתכן שהחסידים אינם מתפללים באריכות, לפחות בשבתות?!..." [וראה שיחת שבת פרשת ויקרא תשמ"ב. בה מעורר הרבי בחריפות על ענייו זה.]

# הקטע היחיד בתפילה שבו חייבים לכוון...

מצד שני, ביחס לבחורים צעירים ר' ניסן היה סבור שקודם כל צריך הבחור להתרגל להתפלל עם 'פירוש המלות' במשך זמן ארוך, ורק אחר כך יוכל להתקדם לשלב הבא - התבוננות בחסידות. מספר הרב יצחק גולדברג: "אלה שהיו מבקשים ממנו הדרכות בעבודת התפילה, היה נענה להם ומדריך אותם. אבל עיקר דרישתו, גם בהדרכות אישיות וגם בהתוועדויות כלליות, היתה לחשוב את פירוש המלות. הוא לא תבע 'התבוננות' גדולה, ובדרך כלל, דיבר על תפילה במתינות, לא כל-כך על תפילה באריכות".

ההשפעה הכי חזקה מצידו על הבחורים בנושא זה היתה באמצעות התפילה שלו עצמו. בחורים ראו באיזו רצינות הוא ניגש להתפלל ובאיזו מתינות הוא אומר כל מלה, והושפעו מכך מאד. וגם בהתוועדויות היה מסביר איך בחור חסידי צריך לגשת לתפילה, 'דע לפני מי אתה עומד', וממילא איך צריכה להיראות התפילה עצמה. מעיד הרב יוסף-יצחק וילשנסקי: "כשדיבר אל הבחורים הצעירים, דרש מהם רצינות בתפילה, לא על-ידי העמקה באיזה מאמר חסידות לפני התפילה, אלא פשוט להתפלל כראוי. לעמוד במקום אחד, להתרכז בתפילה ברצינות ולהתבונן בפירוש המלות".

בהקשר זה הזכיר פעמים רבות את הסיפור על חסידים שהיו מתרגמים את מלות התפילה לאידיש ("ז'ארגון"), והיה אומר שאמנם רבותינו נשיאינו לא גרסו את הדרך הזאת, אבל הסיבה שאותם חסידים עשו זאת היתה כדי שגם הנפש הבהמית שלהם תרגיש את עניין התפילה.

ועד כמה שתבע מהבחורים להתפלל במתינות, היה מוחה בחריפות רבה נגד אלה שמתפללים במהירות ומסוגלים 'לחטוף' ו'לבלוע' את מלות התפילה. הנה אפיזודה ששמענו מהרב יחיאל מ"מ קלמנסון: "הוא היה מדבר בנימה של לעג על כך שיש כאלה המסוגלים להתפלל בלי מחשבה, והיה אומר שבשעת התפילה הם אפילו לא יודעים איפה הם אוחזים, מלבד קטע אחד בתפילה שבו חייבים לחשוב את פירוש המלות - כשמגיעים ל'היום יום' וצריכים לחשוב איזה יום היום..."

#### חסידות תובעת עבודה 'פנימית'

כאמור, ר' ניסן עמד בתוקף על כך שלא כל אחד שייך ל'עבודה'. אם ראה בחור צעיר שהתפלל באריכות ולא סיים את התפילה עם הציבור, היה קורא לו ואומר לו במפורש שלעת-עתה לא יתפלל באריכות כי אינו שייך לזה. כך נוצר מצב שבחורים צעירים חששו להתחיל להתפלל באריכות (מלבד בשבת-קודש). מספר ר' יהודה עמאר: "בתור נער צעיר התחלתי פעם להאריך קצת בתפילה. בסך הכל, התפללתי שחרית עשר דקות יותר מכולם, אבל ר' ניסן קרא לי ואמר לי שאתפלל כמו כולם, כי עוד לא הגיע הזמן שאתחיל להתפלל באריכות".

וחשוב לציין שבעניין זה קיבל הוראה מפורשת מהרבי הריי"צ בתשרי תש"ט בזה הלשון:

ובד"כ [=ובדרך כלל] צריכים בדיקה מפורטת ומסודרת להמאריכים בתפלה כי לא כל הרוצה ליטול שם עובד צריכים להניח, וצריכים לייחד שיחות על הנושא אשר חסידות היא פנימית ומי שבטבעו הוא חיצון אינו כלי לפנימיות.

הרב שלום-בער בוטמן זוכר את הרושם שעשה המכתב הזה על ר' ניסן. "כשהגיע אליו המכתב מהרבי הריי"צ, בו הוא מורה לו לייחד שיחות על נושא זה ש'חסידות היא פנימיות', ר' ניסן לקח זאת מאוד ללבו. באותה שנה, התוועדות שמחת-תורה היתה אצלנו בישיבה באווירה רצינית מאוד. בעת ההתוועדות התבטא ר' ניסן במרירות רבה ואמר: 'דאס הייסט דאך אז עס פעלט דער גאנצער ענין פון חסידות!', אם צריכים להסביר לבחורים שחסידות חב"ד תובעת פנימיות, הרי זה מעיד על כישלון חמור ביותר בכל החינוך החסידי שלהם. אני זוכר שהבחורים ישבו מבוהלים ומפוחדים מאימתו של ר' ניסן, וחששו להרים את ראשם. וכל אותו שמחת-תורה התנהל תחת הרושם הזה, אפשר היה למשש את המתח באוויר!".

באותו הקשר מוסיף הרב בוטמן ומספר: "ראיתי פעם מכתב מהרבי הריי"צ, שהעתק ממנו הגיע לר' ניסן, בקשר לבחור אחד שכתב לרבי הריי"צ שהוא מרגיש שאינו ראוי להיות תלמיד ב'תומכי תמימים'. הרבי הריי"צ ענה לאותו בחור (התוכן): 'זוהי עצת היצר הרוצה להפילך שחת, ועליך לרחם על גופך ולחוס על נפשך'. ר' ניסן דיבר על כך בהתוועדות קרובה, מבלי לנקוב בשמו של אותו בחור, ואמר: 'גם אחרי שהבחור הזה קיבל את המכתב מהרבי, ממה איכפת לו? - מהעניין של 'לחוס על גופך': 'לרחם על נפשך' - זה כבר פחות מפריע לו!..."

באותה תקופה, כשתלמידים צעירים בברינואה כתבו לרבי הריי"צ על רצונם להתקדם לדרגה של 'עבודה', קיבלו מענה הולם. מספר הרב שלום-בער בוטמן: "בכסלו תש"ט הייתי נער צעיר לימים, וכתבתי לרבי הריי"צ שאני רוצה להתפלל ב'עבודה'. בתגובה, כתב לי הרבי הריי"צ מכתב מענה שהחזיר אותי למקומי. וזה לשונו הקדוש:

במענה על מכתבך אודות טרדות מחשבות זרות בתפלה, עליך להתפלל עם הציבור בעמידה במקום אחד מתוך הסידור, להתפלל בדיוק אותיות התפילה, שלא תאמר שגיאות, ולבקש אשר ילמדו אותך פירוש המלות כפשוטו, זאלסט וויסין דעם טייטש וואס דו זאגסט [=שתדע את פירוש המלות שאתה אומר], ותתמיד ללמוד. והשי"ת יעזרך ללמוד ותבער את דרכי החיצוניות אשר התחלת ללכת בה, דיר פעלט וויסן [=חסרה לך ידיעת] פירוש המלות און קענען לערנען [=ולדעת ללמוד], והשי"ת יהי' בעזרד בגו"ר".

בעניין זה ישנו מכתב נוסף שכתב הרבי הריי"צ לר' ניסן, מהתאריך ל' שבט תש"ח:

אודות התאוננות של התמים... ומכתב ידידי אודותיו. הנה דרכי עבודה חדשה חידשו תלמידי התמימים שלא שימשו כל צורכם או שלא שימשו כלל. הדרך הישרה והמדויקת שהדריכנו הוד כ"ק אאמו"ר הרה"ק זצוקללה"ה נבג"מ זי"ע היתה: ווייניקער מתאונן זיין און מערער טאן מיט זיך [=פחות להתאונן, ויותר להתעסק עם עצמו]. ודמיתקרא האידנא עובדים, שממציאים אופני התאוננות. וכמובן שאין בזה שום הרגש שלא טוב. וגם אפילו במי שהוא בעל מידות רעות ונמבזות עד גיעול אינם שמים דעתם ולבם על עקירת הרע עם השורש, די גנאיינע מכה מיטן קארין, און מען איז יוצא מין א חסידות'ן ניגון און א טאנץ [=ויוצאים ידי חובה בניגון וריקוד חסידי]. און מען בלייבט דער זעלביקער ליגנער און חיצון ווי געווען, מיט א כתר עטרה אויסגעפלאכטן פון כזב ושקר מאטעריאלן [=ונשארים אותו שקרן וחיצון כפי שהיה, עם כתר עטרה שזור מחומרים של כזב ושקר].

וגם כאשר תלמידים רציניים חשבו שהם כבר מתאימים לתפילה באריכות, עם התבוננות בדא"ח לפני התפילה, היה ר' ניסן מבהיר להם שהם צריכים לדבר לפני כן עם משפיע כדי לבדוק האם הם באמת כבר שייכים לזה והאם יש להם במה להתבונן. מספר המשפיע הרב פנחס קארף: "כשר' ניסן דיבר על עבודת התפילה, הדגיש שלא כל אחד יכול להתחיל בזה סתם כך. כשהייתי בחור צעיר, לא דיבר אתי על הצורך להתפלל ב'עבודה'. רק כשנפרדתי ממנו לפני נסיעתי לרבי, וכבר הייתי קרוב לגיל 18. אמר לי: 'כבר הגיע הזמן שתתחיל לעסוק בעבודת התפילה".

# לפרוס את ה״לחם" לפרוסות דקות

לדברי הרב יוסף-יצחק בלינוב, יחד עם ההסברה שעבודת התפילה לא שייכת לכל אחד, נטע ר' ניסן בבחורים את ההסברה שהבחור "התביעה שלו כללה גם את ההסברה שהבחור צריך לשאוף ולהתייגע כדי להגיע לדרגה כזו שיוכל להתפלל באריכות. זה היה נוגע לו מאוד".

"לאמתו של דבר", אומר לנו אחד מבוגרי הישיבה, "לתלמידי ברינואה לא היה קשה במיוחד להגיע להתעוררות הזו ולרצון הזה להתפלל באריכות. הם ממש נשמו איך ר' ניסן מתפלל באריכות ובהתעוררות, וגם ראו את ר' ישראל-נח מתפלל באריכות בבכיות, ושמעו את ר' אהרן-יוסף מתפלל ב'עבודה'... היתה בישיבה אווירה כזו שתפילה באריכות זה ממש תענוג, ולמה שבחור ירצה משהו אחר?..."

לכן, לא פלא שמבין הבחורים המבוגרים, אלה שכבר היו שייכים יותר לעבודת התפילה, היה אפשר למצוא הרבה בחורים שהתפללו באריכות. אפשר לומר שרוב הבחורים המבוגרים בישיבה התפללו באריכות.

ולאותם בחורים שכבר הגיעו לשלב המתאים להתבונן, היה ר' ניסן מסביר כיצד צריכים להתבונן במאמר חסידות לפני התפילה - מה ההבדל בין לימוד חסידות רגיל להתבוננות במאמר חסידות; איך לרכז את כל המחשבה רק בעניין אחד; איך להקיף את העניין היטב במחשבה, וכולי. הוא היה אומר שההתבוננות בתפילה משולה למתכת שרוצים ליצור ממנה איזו צורה, שכבר בשעה שמתיכים את המתכת מתכננים איך רוצים שהיא תיראה לאחר שתצטנן ובהתאם לזה יוצקים אותה מראש לתוך תבנית מתאימה. וכך הוא גם בעניין ההתבוננות בתפילה: בעת שהאדם מתעורר ומתחמם, עליו לתת את הדעת מראש באיזה אופן הוא רוצה שההתבוננות תשפיע על הנהגתו בחייו השגרתיים לכשתצטנו התלהבותו.

כמו כן, היה מסביר את דברי רבותינו נשיאינו על גודל מעלת התבוננות בדא"ח כאשר אתה כבר יושב עטור ב(טלית ו)תפילין לפני התפילה. היו בחורים שטענו שהם לומדים הרבה מאמרי

חסידות, אבל אין להם במה להתבונן כשמגיע זמן התפילה, ולכן הם רוצים להסתפק בלימוד החסידות עצמו, ללא ההתבוננות. לבחורים אלה היה ר' ניסן אומר שהדבר דומה לאדם שיש לו שטר כסף גדול והוא טוען שאין לו דרך איך לפרוט אותו לכסף קטן. או כמו אחד שיש לו כיכר לחם, אבל אין לו סכין כדי לחתוך את הלחם לפרוסות קטנות. הרי כל אחד מבין שהשטר והכיכר אינם שווים כלום, כל עוד לא פורטים ופורסים אותם.

וביחס לטענה שקשה להתבונן בדא"ח, היה מסביר שהיצר הרע עושה את כל המאמצים שלא להניח לאדם להתבונן, משום שהוא יודע ומכיר את מעלת המחשבה שהיא לבוש פנימי, ומבין ש"בזה תלוי כל העניין". הרב דובער שייקביץ זוכר פתגם ששמע מר' ניסן באחת ההתוועדויות: "כתוב בפרשת ויצא שרחל היתה עקרה ולאה ילדה בנים. והעניין בזה: מבואר בחסידות שעניינה של רחל הוא עולם המחשבה, ועניינה של לאה הוא עולם הדיבור. הדיבור מוליד בנים כי אנשים רגילים לדבר הרבה, אבל המחשבה היא עקרה כי אנשים לא אוהבים להתאמץ ולהתבונן. אבל האמת היא שההצלחה תלויה דווקא בריכוז המחשבה".

וכאשר ראה שהבחורים נוהגים לפי הדרכתו ודרישתו ומתפללים בשבתות באריכות, לא היה קץ לאושרו. לעיתים קרובות היה גומל לבחורים אלה בצורה מיוחדת. מספר הרב יעקב אצרף: "בשנת תשכ"ב, השנה האחרונה לשהותי בישיבה, היינו קבוצה גדולה של בחורים מבוגרים שהיו מתפללים באריכות בשבתות. בתמורה לכך סידר ר' ניסן שבשבתות הקיץ כל הקבוצה הזו תלמד איתו את המשך 'מים רבים תרל"ו' של אדמו"ר מהר"ש.

"ר' ניסן היה מסיים את התפילה בשבת בשעה שלוש, והיה מגיע ללמוד איתנו בשעה ארבע. הלימוד היה נמשך כשעתיים, עד תפילת מנחה. באותן שבתות התגלה לפנינו ר' ניסן במלוא הדרו: יהודי שהתחיל את עבודת-השם בשעה חמש לפנות בוקר, למד כמה שעות מאמר חסידות והתפלל שעות ארוכות בדבקות רבה, ובשעה ארבע אחרי הצהריים הוא מופיע לפנינו בפניו האציליות והבוערות כדי ללמד אותנו חסידות עוד שעתיים... וגם מצידנו זה דרש מאמץ עיוני לא קל. אבל כולנו הגענו ללימוד הזה בחשק וברצון רב. בייחוד התפעלנו מצורת ההגשה של השיעור. ר' ניסן ידע להסביר את הדברים בצורה כל-כך טובה. זה היה משהו נפלא, מהתענוג של הלימוד הזה היינו חיים כל השבוע..."

**רווח והצלה ·** הרב ישראל רווח מספר על מורו ורבו ו "בזכוו المال المال المال المال

:נעמנוב

ון וחב"ד נהייתי מה שאני"



יכשוריה ההב נשראל ודווח ילד ובן 12, שלחו אותו הוריו ממרוקו לישיבת 'תומכי תמימים' בברנואה שבצרפת. על הבינות, הצפיפות והגעגועים כיסתה דאגתו ואהבתו של המשפיע רבי ניסן נעמנוב זצ"ל בשיחה עם **דוד חרמש** הוא נזכר • בדמותו המיוחדת של המשפיע. מתאר את החיים בישיבה ומספר על פגישת פרידה מרגשת ורוויות דמעות שנערכה בחדרו של ר' ניסן • "פגישת הפרידה ההיא בחדרו היא זו שהחזיקה אותי שנים רבות", אומר מי שמאז שימש כמזכירו של הגר"ע יוסף, חולל מהפכה רוחנית ביפו וכיום עומד בראש ישיבה מפוארת באלעד

#### דוד חרמש צילום: מאיר דהו

השבת. הניסיון הזה היה אכזרי במיוחד, כיוון שהעמיד את היהודים השורשיים בפני בחירה קשה: לעבוד ולהתפרנס בכבוד או לרעוב לפת לחם ממש. כל בעלי המפעלים והחנויות לא הסכימו להעסיק עובדים שסירבו לעבוד בשבת.

באותם ימים נכנס יהודי לישיבת 'תומכי תמימים' בברנואה, ועל פניו סימני דאגה וכאב. הוא ביקש לשוחח עם אחד ממנהלי הישירה והבחורים הפנו אותו אל המשפיע. רבי ניסן נעמנוב זצ"ל. "תראה, כבוד הרב",

אמר האיש. "יצאתי לאחרונה מטוניס והגעתי לכאן. כל חיי שמרתי על שבת באדיקות רבה. כעת, כשהגעתי לפריז, אין לי מה לאכול. אף מעסיק לא מוכן לקבל אותי לעבודה עם שמירת שבת. הניסיון שלי גדול ואני מפחד מאוד שלא אעמוד בו. מה אעשה?"

כששמע רבי ניסן את דבריו, פרץ בבכי, ניגש לארון הקודש, לפני כל הבחורים, פתח אותו ואמר: "רבונו של

עולם, אני מתחנן בפניך, עשה שהיהודי הזה ימצא את פרנסתו ללא חילול שבת".

"המעמד הזה חקוק בליבי עד היום", אומר הרב ישראל רווח בדמעות, כשהוא מספר את המעשה. "כולנו, בחורי הישיבה, הבטנו בפניו של רבי ניסן ורגעי המעמד הנשגב הזה נצרבו בתוכנו לעד. זה הראה לנו מי זה רבי ניסן".

לאחר שנתיים הגיע שוב אותו יהודי לישיבה, ואמר: "אין לי די מילים להודות לרבי ניסן על מה שעשה למעני". הוא סיפר שמצא עבודה אצל יהודי שומר שבת ומתפרנס בכבוד. "זה היה בשבילנו כמו ספר מוסר חי, לראות כיצד האמונה של רבי ניסן הוכיחה את עצמה".

#### גולה למקום תורה

הרב ישראל רווח יושב בראש השולחן שבביתו בבני־ברק, לפניו גמרא פתוחה ולצידה כוס תה עם לימון. זקנו הלבן, יורד על־פי מידותיו. דיבורו שקט ועיניו מאירות מחכמה. אופיו השקט מכסה על גלגולים רבים של פעילות נמרצת, החובקת ארצות ויבשות למען התורה והפצתה בעם ישראל. הרר רווח הוא יציר כפיה של חסידות

חב"ד. בזכות שלוחי הרבי, שהגיעו עד למקומות רחוקים ונידחים - ובכלל זה מרוקו וטוניס - להציל נשמות ישראל מכליה



"ראיתי עד כמה דאגתו של המשפיע לבחורים, גם כשהם הולכיו

נזכר הרב רווח בערגה, "ושלחו אותנו מהישיבה במרוקו לישיבת חב"ד בברנואה שבצרפת. וזאת משתי סיבות: ראשית, הייתה דרישה מהישיבה בברנואה לתלמידים חדשים. שנית, על דלתות הישיבה במרוקו התדפקו עוד ועוד ילדים והיה צורך לפנות ספסלים עבורם".

כשהוא בסך הכול ילד בן 12, ארז הרב רווח את חפציו ויצא לארץ נכר, לישיבה אחרת, רחוקה מהבית, מההורים ומהסביבה המוכרת.

ההורים לא חששו לשלוח אתכם, בגיל כה צעיר, לצרפת?

הרב רווח מחייך חיוך רב משמעות. "זו הייתה באמת שאלה מאוד קשה. לשמחתי, הורי קיימו בי את המצווה הגדולה לגלות למקום תורה. אבי ע"ה, מאז גיל שש, מאז שיכולתי לעמוד על דעתי, היה שולח אותי ממקום למקום כדי ללמוד. כאן שנה, כאן שנתיים. אם נסגר המוסד, היה שולח למקום אחר. כך שרוב השנים למעשה לא הייתי בבית, אלא במוסדות".

שנקראו טריבונל. לאחר מכן עברתי ללמוד בישיבת חב"ד, אצל הרב מרציאנו ועוד שני רבנים", הוא מספר.

שליח חב"ד במרוקו באותם ימים היה הרב שלמה מטוסוב, שהיה הרוח החיה והפעילה בקרב יהודי קזבלנקה. שלוחים נוספים נשלחו לערים אחרות כמו מכנס, מרכש, ואף בערים רחוקות בהרי האטלס.

"זו הייתה הפעם הראשונה שנחשפתי לחסידות חב"ד", אומר הרב רווח, "ואנשי חב"ד קיבלו אותי יפה מאוד. העברית אמנם לא היה שגורה על פינו, אבל הרב מטוסוב, שלא לדבר על בניו, שלטו היטב בשפה המרוקאית. ישיבת חב"ד במרוקו הייתה בשבילנו הצלה רוחנית שאין כדוגמתה. אם הם לא היו, אינני יודע היכן הייתי היום. זו הייתה גם מסירות נפש מצד ההורים לשלוח אותנו לישיבה הזו, מבלי לחשוש על

עד כמה גדול היה רצונם של ההורים בחינוד ילדיהם לתורה ניתו ללמוד מהעובדה שהם הסכימו לשלוח את ילדיהם, שבקושי הגיעו לגיל המצוות, לצרפת הרחוקה, ללא משפחה או ידידים - והכול למען החינוך הטהור. "היינו קבוצה גדולה של 50 בחורים",

18 . כפר חב"ד



פיע רבי ניסן נמענוב (במרכז) בהתוועדות

כשהגיע לישיבה בברנואה, נתקל בתנאים קשים, שלא ידע בעבר. "הייתה צפיפות נוראה בישיבה, כתוצאה מהקבוצה הגדולה שהגיעה איתי. אני מעיד על עצמי שישנתי בחדר אחד עם 15 בחורים, בצפיפות איומה, אבל הישיבה הייתה כל עולמינו. לא הרגשנו את הדוחל".

בישיבה פגש את ראש הישיבה רבי יוסף גולדברג זצ"ל, הרמי"ם רבי הלל פבזנר ורבי נחום לבקובסקי, וכמובן את המשפיע רבי ניסו נעמנוב.

"שש שנים רצופות הייתי בישיבה ולא עזבתי אותה ולו פעם אחת", מספר הדב רווח. "בהתחלה היו געגועים חזקים להורים והרגשנו בדידות קשה. זה לא היה להורים והרגשנו בדידות קשה. זה לא היה לל להתנק יום אחד מכל הסביבה המוכרת ולהגיע למקום חדש ושונה, הומה בחורים. אבל את הבדידות הפיגה דמותו הענקית והאבהית של רבי ניסף".

כשהרב רווח מדבר על רבי ניסן, ניכר בפניו כאילו הוא מדבר על אביו ממש. עיניו מבריקות, ידיו נפרשות לצדדים, כאילו

פוך חמות. רבי ניסן היה מסתובב ב־12 בלילה ובאחת אחר חצות, בודק אם כולם ישנים בשמיכות חמות. יש שגילה בחור שנפלה לו השמיכה, היה מתכופף ומכסה אותו, שלא יהיה לו קר בלילה. הייתה זו דאגה כנה שאי־אפשר לתאר. הוא לא היה משגית של שליטה עליונה. היינו גרים בבית שידענו שיש בו אבא. מאז הייתי במוסדות ברבים, ואני לא זוכר ולא מכיר דאגה כזו כפי שהיה לרבי ניסן".

## \*מבחינה רוחנית מה קיבלתם מרבי

"הוא היה מחדיר בנו את החשק בלימוד, את הערך באהבת התורה. וזה היה נכנס בנו למוד, עד שהבתורים קיבלו חשק גדול למוד, והי לומדים עד השעות הקטנות של ללמוד, והי לומדים עד השעות הקטנות של המלילה. עשרות פעמים הוא היה יורד לבית יש. יש גם מחר. צריכים לאגור כוחות'. והיה מכבה את החשמל בבית המדרש ומוודא שהבחורים יעלו לישון, בחב"ד נוהגים ללמוד שבנל הים ללו לשון, בחב"ד נוהגים ללמוד בכל סדר היום שלו למחרת. הוא היה מקפר". שכל בחור ישן את השעות להן הוא זקוק".

#### משכורת מר' ניסן

הרב רווח מספר על עצמו אנקדוטה מרתקת, הממחישה את האבהיות והחמלה

היינו קבוצה גדולה של 50 בחורים, ושלחו אותנו מהישיבה במרוקו לישיבת חב"ר בברנואה שבצרפת: וזאת משתי סיבות: ראשית, הייתה דרישה מהישיבה בברנואה לתלמידים חדשים. שנית, על דלתות הישיבה במרוקו התדפקו עוד ועוד ילדים והיה צורך לפנות ספסלים עבורם"

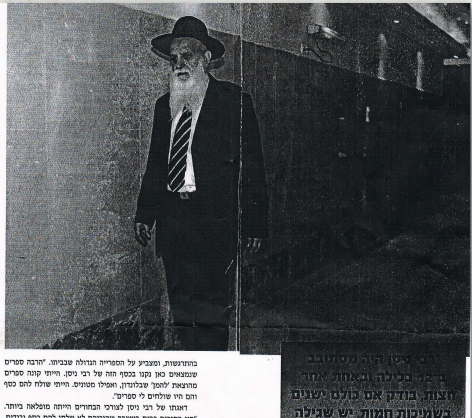
רוצים להמחיש את האהבה הגדולה שהרעיף רבי ניסן לכל תלמיד ותלמיד. "רבי ניסן היה דמות רוחנית שקשה לראות כמותו היום", האו מנסה למצוא את המילים הנכונות. היא מנסה למצוא את המילים הנכונות. הוא היה אבהי כאבא ממש וניסה לחדור הלפנימיותו של כל בחור ובחור, לתת לו את האפשרות להתאקלם יפה. אין בעיה בישיבה שלא התנקזה אליו. אתה מרגיש שמדבר אית, אדם גדול ואבא גדול. זה מה ששבה ששבה

"בלילות החורף היה קר מאוד בצרפת, ובאותם ימים לא היינו משופעים בשמיכות

של רבי ניסן. כשהוא מספר את הדברים,
הוא מאדים מעט מהתרגשות: "באותם ימים
הישיבה לא הייתה משופעת בספרים, והיה
צמצום נוראי בנושא. לעיתים יכולת למצוא
על ספר אחד עשרות בחורים המבקשים
לעיין בו, והייתה תורנות. רבע שעה כל

"כשהייתי בגיל 19 חשקה נפשי בספרי לימוד והפריעה לי מאוד המצוקה הוו, אולם כסף לרכוש ספרים לא היה בכיסי. באחד הימים הבחין רבי ניסן בפניי שהן מעט מדוכדכות. הוא שאל אותי לפשר העניין וסיפרתי לו שחפצה נפשי לקנות ספרים,

19 **. ב"ד** 



ולם הוריי לא שולחים לי כסף, כי אין להם.

"רבי ניסן לא התמהמה ושלף רעיון. אחן לך תפקיד קטן ולא שה, ובשכרו אתן לך כסף מדי חודש, אמר. אני יודע שאתה הולך כל בוקר למקווה, אתה תהיה ממונה על חימום המקווה. הקור העז שרר אז חייב את חימום המקווה, ועשו זאת באמצעות הדלקת תיל של גז שחימם את המים – פעולה שלא כרוכה במאמץ.

בחור שנופלה לו השמיפה.

היה מתכופר ומכסה אותו,

שלא יהיה לו קר בלילה.

היתה זו דאגה כנה שאי־

אפשר לתאר. הוא לא היה

משגיח של שליטה עליונה"

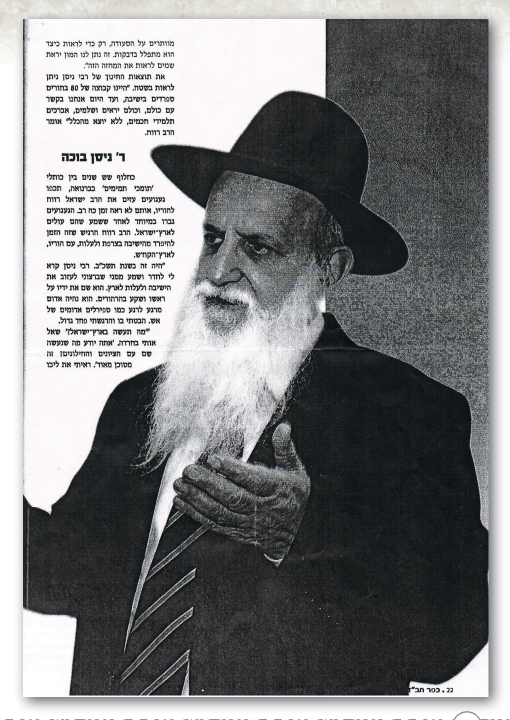
"וכך, קרוב לשנה וחצי הייתי, יום־יום, מחמם את המקווה, נסוף החודש היה רבי ניסן נותן לי כסף", אומר הרב רווח

דאגתו של רבי ניסן לצורכי הבחורים הייתה מופלאה ביותר. "היו בחורים רבים בישיבה שהוריהם לא שלחו להם כסף ובגדים, אבל רבי ניסן דאג אצל נדיבים, שלכל בחור יהיה בגד כמו שצריך לשבת.

"המדהים הוא", אומר הרב רווח, "שלעצמו, רבי ניסן לא דאג כלל וכלל. לא מפני שלא היה לו, אלא שהיה עסוק בעבודת ה' עד כדי כך שהגשמיות לא תפסה אצלו מקום כלל וכלל.

"לדוגמה, מיום שהגעתי לישיבה עד שיצאתי הוא הלך עם אותו "סירטוק'. הכובע שלו, מרוב התיישנות, כולו נקרע מאחורה והוא לא חשב אפילו לקנות כובע חדש. עד שפעם אחת הזמינו אותו להתוועדות, והוא הניח את הכובע בצד. מיד לקחו שלושה חסידים את הכובע, מדדו אותו ורצו לקנות עבורו כובע חדש, אותו הרבע, מדו אותו ורצו לקנות עבורו כובע חדש, אותו החד ההתוועדות, הוא לקח את הכובע והניחו על ראשו. לדעתי, מעולם לא ידע ולא הרגיש שהחליפו לו את הכובע. רק אנחנו, הבחורים, הבחנו שהוא הולך עם כובע חדש. אי אפשר לתאר את הפשטות שלו בענייני העולם הזה".

א הצטו לומא וההטאות הבלינה בליני עצמו. "היה יושב ב"אל" ולומד חסידות. תפילת שחרית שלו נמשכה לעיתים עד שתיים בצהריים, הבחורים היו נהגים להביט בו משתפך בתפילה, וזה העניק דוגמה חיה לכולם, של יהודי לפני קונו. בתפילת ערבית של ליל ראש השנה הוא היה נראה כמלאך ה'. הוא האריך בתפילתו הרבה אחרי שהסתיימה התפילה, ואומנו היינו מתאספים סביבו,



נקרע ואת עיניו מזילות דמעות. 'אני מפחד שתיקלע לחילוניות שיש שם', אמר לי.

"הבטחתי לו הבטחה, שהדבר הראשון שאעשה כשאגיע לארץ, עוד לפני שאלך לבקר את ההורים, אבוא ל'תומכי תמימים' בלוד, להרב אפרים וולף, ואומר לו שבדעתי לבוא ללמוד בישיבה, ומיד אחרי פסח, אבוא מההורים ישר לישיבה.

"הגעתי לארץ באנייה בי"א ניסן תשכ"ב, ארבעה ימים לפני חג הפסח. לא היו לי מצות. כלום. כשהגעתי לר' אפרים וולף בלוד, אני רואה שהוא הכין לי חבילת מצרכים לפסח. ר' אפרים אמר: 'קיבלתי טלפון מר' ניסן שאדאג לך לכל המצרכים של פסח'. התרגשתי עד דמעות. ראיתי עד כמה דאגתו של המשפיע לבחורים, גם כשהם הולכים ממנו. גם אחר־כך, כשנפגשתי עם שלוחים רבים מצרפת, הוא היה מוסר ד"ש לפלוני אלמוני ובתוכם אני.

"יש לי מכתב מכובד ממנו, אותו אני שומר מכל משמר, שנתן לי לרגל חתונתי. שלחתי לו הזמנה לחתונה, והוא שלח לי מכתב ארוך בו הוא מפרט איך לבנות בית בישראל וכו".

אילו יסודות של תורת חב"ד קיבלתם בין כותלי הישיבה?

"ספגנו הרבה תורת חב"ד, כשגולת

הרבי - זה לבד העצים אצלנו את הכמיהה והתשוקה לנסוע גם כן ולחזות את פני הרבי.

"אותו דבר ראיתי אצל משפיעים אחרים, כמו רבי שאול ברוק מראשון לציון. כשנסע אל הרבי היה מבקש מהתלמידים: מה אתה רוצה שאבקש מהרבי שיברך אותך? בעבודת ה', בנסתר? בנגלה? מרוב שהיה כל־כך

משפיע עלינו, הגעגועים היו גדולים". בשנת תשל"ב הגיע הרב רווח לראשונה ל'בית חיינו'. "היו לי שם כמה חברים טובים שלמדו איתי בישיבה בצרפת, כמו הרב יעקב

במושגים שקשה לתאר. הוא היה יכול לשבת שעות בתוך חדרו, שקוע בספריו ולא יודע מה הולך סביבו".

#### בזכות מסירות־הנפש

הקשר של הרב רווח עם חסידות חב"ד נשמר לאורך כל השנים. "הייתי בקשר מתמיד עם בן דודתי, ר' רחמים קריספין, שנפטר בגיל צעיר ל"ע. הוא היה אצל הרבי ותמיד שלח לי שיחות ומאמרים. דרכו הייתי שולח מכתבים לרבי בכל מיני שאלות ומקבל

ALUM MADILUM AT LEMAN AND MORNE BANK ्वं १९१४ १९१४ वर्षा कर क्षेत्र के हिल्ला है। इस स्वर्ध कर के कि है। इस स्वर्ध के कि רק כדי לראות כיצד הוא מתפלל בדבקות. זה נתן לנו המון יראת שמים"

> גולדברג, והם קירבו אותי. כתבתי לרבי מיד תשובות". שפתחתי כולל ביפו וכי אני מבקש ברכה. כשנכנסתי אל הרבי וראיתי את דמותו, נעתקו המילים מפי. מרוב התרגשות ומרוב הדברים ששמעתי, לא יכולתי לדבר מילה. למזלי, הרבי התחיל לדבר ולשאול אותי וכך הצלחתי לומר מה שרציתי. הרבי בירך

> > בחזרו לישיבת 'תומכי תמימים' בלוד, נבחן הרב רווח על־ידי הגאון רבי ישראל גרוסמו, ששימש אז ר"מ בישיבה. כששמע שהרב רווח תלמידו של רבי ניסן, אמר מיד: "התקבלת. אתה בישיבה". מאוחר יותר עבר הרב רווח ללמוד ב'תומכי תמימים' בכפר

> > כתב הרבי: 'זה חלקי בהפצת התורה ביפו".

לאחר נישואיו הקים הרב רווח משפחה והתגורר בבני־ברק. הוא חיפש פרנסה, עד שמצא עצמו כמזכירו האישי של הגר"ע יוסף, שהיה אז הרב הראשי של תל־אביב יפו. שעות רבות עשה במחיצתו של הגר"ע יוסף, ואף פעל רבות לבחירתו לרב הראשי לישראל.

על תקופה זו ממעט הרב רווח להרחיב. "מה שאני יכול לומר הוא, שמה שראיתי אצל הרב עובדיה, מלבד הפצת התורה ואהבת התורה שהחדיר לעמך, בכל מקום שרק היה אפשר, ראיתי את אהבת התורה

כשנולד לו בן, קרא לו הרב רווח "שניאור זלמן", על־שם אדמו"ר הזקן. "כשנולד, שלחתי מברק לרבי וקיבלתי תשובה בכתב יד קודשו, ברכה מיוחדת לברית. אחר־כך שלחתי מכתב שקראתי לילד 'שניאור זלמן' על־שם בעל התניאָ, והרבי ענה ובירך, שהילד אותי, ולאחר מכן המזכיר, הרב לייבל גרונר, יגדל בתורה ויראת שמים. ואכן הברכה פתח עבורי את המכתב של הרבי, אשר צורף התקיימה, והרב שניאור זלמן רווח הוא לתוכו סכום כסף נכבד בדולרים. במכתב ראש המכון למצוות התלויות בארץ, ונמצא בקשרי ידידות אמיצים עם הגאון רבי מרדכי אשכנזי, רב כפר חב"ד, בנושאים הללו".

הרב רווח נפרד, בסופו של דבר, מלשכתו של הגר"ע יוסף ויצא לחולל מהפכה רוחנית ביפו שהצילה רבים מעוון והפריחה את השממה הרוחנית במקום. "היה זה בשנת תשל"ד, כשהרב חנניה דרעי, רב שפעל להחזיר הרבה שבויות יהודיות שהלכו עם נכרים, פנה אלי ואמר לי: הרב רווח, אם היית פותח כולל ביפו, והאברכים אפילו לא היו לומדים, אלא רק הולכים ברחוב שדרות ירושלים כמו יהודים - זה היה עושה קידוש ה'. דבריו הרעידו את ליבי. הבנתי שהצעירים ביפו רואים שהדור הישן איננו והכול נמחק. לכן, אם יראו צעירים שהולכים בצורה יהודית טהורה, זה יכול להשפיע. התייעצתי עם גדולי ישראל והם עודדו אותי לפתוח כולל ביפו".

הכולל ביפו הפך להצלחה רוחנית אדירה, ובמשך שלושים שנה למדו בו מאות אברכים,

הכותרת היא אהבת ישראל. זה לא מתמקד רק באהבה חיצונית, אלא במושג 'ישראל ערבים זה לזה'. כך החדירו בנו, להיות מקושרים לרבי ולתורת חב"ד". הרב רווח מספר על דמותו של הרבי והגעגועים אליו, כפי שינק כל רגע בישיבה, במחיצת רבי ניסן. "כשהייתי רואה את רבי ניסן, כיצד היה מכין עצמו לנסיעה לרבי, כמה התוועדויות היה עושה איתנו ומסביר מה המשמעות של הנסיעה לרבי, להתקשר לרבי בצורה פנימית, ועושים זאת דרך תורת

23 . T"an 193

אשר גדלו וצמחו למנהיגים, ביניהם גם חבר חבר"צ בוארון, חבר הרשל"צ הגר"ש עמאר בית הדיו הגדול.

"אחד מהגדולים אמר לי לא להסתפק בד" אמות של הלכה, אלא לצאת ולהשפיע על הסביבה. כך הוצאנו אברכים שנתנו שיעורים בבתי כנסיות ביפו, וכך לאט־לאט עוררנו אנשים רבים לתשובה". אומר הרב רווח.

פעילותו של הרב רווח כללה גם מאבק קשה בהתבוללות החמורה שהייתה בעיר. "בהתחלה זה היה מוזר לאנשים לראות יהודים חרדים ביפו, אבל הכולל עשה את שלו. מאות משפחות התקרבו ליהדות, פשטו צורה ולבשו צורה ובנו בתים לתפארת", הוא אומר.

מכאן הגיע הרעיון של הרב רווח להקים

ניסן ומראשי הישיבות וההנהלות בישיבת לוד ובכפר חב"ד - היא שהפיחה רוח ומשגיחים וישימו סוף לדבר הזה. במפרשים שלי להיכנס לחלום הזה. בשבילי זה ממש 'היינו כחולמים'. לנגד עיניי ראיתי את המסירות נפש של המשפיע וזה מילא אצלי את המצברים. בחב"ד מקובל העניין של מסירות הנפש. אני רואה זאת אצל כל השלוחים בעולם: קודם הם עושים, בונים בניין, ואחר־כך שואלים מאיפה ישיגו את הכסף. ובזכות מסירות הנפש הזו הקב"ה עוזר".

#### רוחו האבהית של רבי ניסן תרחף בישיבה שלך?

"אני יכול לומר, שמה שאני ינקתי וראיתי, איך להיות משגיח לא רק בגדר של מרות, אלא גם לחבב את התלמידים

נופלים בדרד. הלוואי שיקומו ראשי ישיבות

"אני זוכר, למשל, את הרב יעקב אצרף שגם הוא למד בזמנו בברינואה ואחר־כך נהיה אברך חשוב ומרביץ תורה בכפר חב"ד. הוא היה אומר שיחות כל מוצאי שבת. רבי ניסן, בכבודו ובעצמו, היה יושב בתוך קבוצת הבחורים ומקשיב ושומע בעונג רב לדבריו. מי בכלל חשב שהוא בחור ספרדי או לא. זה לא תפס מקום בכלל".

#### כשה'באבא סאלי' בכה

הרב רווח עוצר רגע את שטף דיבורו, מביט על נקודה עלומה בתקרה, ונראה שהוא צולל אחורה שנים רבות. נהרה מתפשטת על פניו כשהוא מספר על ביקוריו של ה'באבא סאלי' זצ"ל בישיבה בצרפת, ועל הכבוד העצום שרחשו לו רבני הישיבה. "פעם הגיע הצדיק ה'באבא סאלי' להתאכסן אצלנו בישיבה בברנואה. כבר אז שמטו יצא למרחקים, והישיבה העניקה לו חדר והוא שהה אצלנו בראש השנה ויום הכיפורים. רבי ניסן חפץ מאוד לראות את הליכותיו הנסתרות של הבאבא סאלי, בפרט בלילות.

"פעם אחת, בשעה 12 בלילה, הוא הגיע לחדרו וראה שהדלת לא סגורה עד הסוף. הוא הציץ פנימה וראה את ה'באבא סאלי' מניח את ראשו בין ברכיו שהיו על דרגש קטן, ובוכה בבכיות גדולות על חורבן הבית. מאז שראה את זה, הם התיידדו יותר, ושמעתי שישבו הרבה ביחד ולמדו 'ליקוטי תורה'.

"רבי ניסן גילה בהתפעמות עד כמה ה'באבא סאלי' מונח כל־כך בתורת חסידות חב"ד. הרי חב"ד הייתה פרוסה בכל מרוקו והיא הייתה טונו היהדות שם. גם בנו. רבי מאיר זצ"ל. היה מקורב לחב"ד. רבי ניסו סיפר זאת לתלמידים בחיבה גדולה".

הרב רווח נזכר כיצד פנה פעם אחת ל'באבא סאלי', כדי לבקש את ברכתו לקראת נסיעה לרבי. "הגעתי אליו וסיפרתי לו שאני רוצה לנסוע לרבי. הוא אמר לי, 'אני מבקש ממך שתמסור לו דרישת שלום ממני. אנחנו מתכתבים הרבה'. היה ביניהם קשר חזק.

"בזכות רבי ניסן וחב"ד", אומר הרב רווח, "נהייתי מה שאני. פגישת הפרידה ההיא בחדרו, כשרציתי לעלות לארץ־ישראל, היא זו שהחזיקה אותי. כשראיתי את הדאגה העמוקה שלו, והחשש שמא החילוניות בארץ־ישראל תשפיע עלי - זה החזיק אותי לשנים רבות. הייתי רק נזכר באותה פגישה ומתעודד בעצמי.

"לצערי הרב, אותה פגישה הייתה הפגישה האחרונה שלי עם רבי ניסן. כשהייתי באיטליה, רציתי לנסוע אליו, אבל •אז שמעתי שנפטר".

כמו ספירלים אדומים של אש. הבטחי בו והרגשתי פחד גדול. 'מה תעשה בארץ' ישראל?'. שאל אותי בחרדה" על המקום. על לימוד התורה - זה המסר שאוחוו רוצים להעביר בישיבה הזו. למסר הזה אנחנו מתכוונים, וזו הצלחה שאיו

דים ניסן קדא לי לחדר ושומע ממני

THE WILL SHOP SHE FLY CHAPTER OF SHEET

לארע. הוא שם את ידיו על ראשו ושהע

בהרהורים הוא נהיה אדום מרכע לדכע

#### ספרדים, כולם בנו בית לתפארת ללא יוצא אתה מדבר על בחורים 'ספרדים' בישיבה. היו הבדלי מעמדות מבחינה עדתית?

כדוגמתה. כי תמיד כשהמחנכים שלנו בחב"ד

דרשו מאיתנו משהו. הם ראשית כל יישמו

זאת בעצמם ורק אחר־כך ביקשו מאיתנו.

זו הסיבה שכל הקבוצה שלנו, 80 בחורים

הרב רווח מזדעזע. "מעולם לא הרגשנו במסגרת הישיבה את המושג הזה של ספרדיות או עדתיות. תמיד הרגשנו 'כולנו יחד' וזה היה באופן טבעי מצד כולם. לצערנו, הנושא הזה היום תופס מקום במוסדות החינור וזה דבר מאוד קשה. אם היה אפשר לבער את הנגע הזה. היה טוב. כי בסופו של דבר. ראינו בישיבה שמה שאחד לומד השני לומד. למעלה מ־13 שנה למדתי בישיבות חב"ד וההרגשה הטבעית שקיבלנו שם היא 'כולנו בני איש אחד אנחנו'. הבעיה היא שבארץ התפתחו פערי מעמדות כאלה, והדבר תופס תאוצה עוד בגיל הגן, והרבה

מרכז רוחני גדול ורחב. לבנות ולהבנות. לפני עשר שנים קיבל מגרש גדול באלעד. הבירוקרטיה משכה את הבניה במשך שש שנים. לפני שנתיים וחצי החלה בניית הבניין הגדול. המשתרע על 4200 מ"ר, הכולל 50 חדרי שינה, שלושה בתי מדרש, חדר אוכל מפואר, מקווה טהרה, שתי דירות לרבנים ועוד. שתי הקומות הראשונות הסתיימו לחלוטין, ושוכנה בהן ישיבה קטנה.

"המטרה שלי היא לפתוח שם ישיבה גדולה היכולה להכיל 380 בחורים ברווח. לבנות בניין מפואר, ללמוד בו תורה".

#### מהיכן התקציב לבנות מוסד כה גדול ומפואר?

"במשך 28 שנים אנחנו אוגרים פרוטה לפרוטה, עד שעלה בידנו לפתוח קרן עבור הישיבה ולבנות את השלב הראשון והיד טוד נטויה. פנינו לגבירים לא גדולים. וממה שהצלחנו לגייס סיימנו את שתי הקומות הראשונות, בצורה מכובדת".

הרב רווח מדבר על הישיבה הגדולה שהקים במושגים של חלום שהתגשם, שכולו בזכות היסודות שקיבל אצל רבי ניסן. "מסירות־הנפש שינקתי בצעירותי מרבי

T"an aga . 24

SHABSI CHAIM and HESHA TURNER
7033 North Kedzie Avenue - #415
Chicago, Illinois 60645-2813
PHONE: 773/274-2051 FAX: 773/274-3699

bs"d

8 Chesvan 5762

Dear Nissen, ''o

First of all, on the occasion of your Bar Mitzvah; Mazel Tov to you, your parents, grandparents, siblings, extended family and Klal Yisrael. You should celebrate many simchos throughout your life.

We understand you are named for your Alte Zaidy, Reb Nissen M'Paris. I was fortunate to have met Reb Nissen.

Possibly 45 years ago, I was privileged to have my first yechedus with The Rebbe Ztzl. It was Thursday night. I had arrived in New York late in the afternoon and went to 770 a short while before the scheduled yechedus time. There were several men in the antercom, waiting to see The Rebbe. A friend directed my attention to a gentlemen standing in the corner, saying dos iz Reb Nissen M\*Pereez. Rait mit em, er het goota meisas.

Reb Nissen looked like an alter chasid. He stood silently, with intense facial expressions. Being a dumb young man, I approached him with a hearty Sholem Alechem He answered softly and quickly Alechem Sholem. He wasn't in a talkative mood. I could see the depth and discipline of his thoughts. This was my initial personal contact with The Rebbe, I didn't fully understand where, and to who, I was approaching. Reb Nissen knew. He was aware of the kedushah, the goanish, the leadership of The Rebbe. He was experienced, knowing The Rebbe both personally and as an important and productive Schliach. While waiting, I watched Reb Nissen. After a while, I began to somewhat understand him. You could almost see and feel his thoughts, both his apprehension and joy, of going to see The Rebbe.

Finally, it was Reb Nissen's turn. He quickly and both positively and meekly went to the door and entered. After a very few minutes he came out, I was next. I went into The Rebbe's office, and immediately realized I was unprepared. Reb Nissen knew where he was going, he prepared himself. I was a lost Shepsil, but The Rebbe instantly put me at ease. I was with The Rebbe a long time, it was late. Upon leaving, several people asked me what The Rebbe said, I answered the best I could. Coming out, I was not the same man who went in. I began to understand Reb Nissen's reticence.

continued page 2...

8 Chesvan 5762

Nissen Moscowitz

page 2...

Some time during Shabbos, I again saw Reb Nissen. Now, he was a warm, charming man. Other alter chasidim surrounded him, hanging on to his every word, qvelling his stories, his aitzas, his persona. This time he greeted me, vas zoog Der Rebbe? He was interested, made a comment and suggestions. He had no idle chatter, he weighed every word. His talk was like his life, Torah, Chasidus, Misem Tovim.

Reb Nissen was a great man, a true Chasid. I was privilege to have met him for these few minutes.

You, Nissen, have the greater Zchus to bear his name. You have to work hard, very hard, to attain some of Reb Nissen's midos and milas. We hope you are successful.

Again, Mazel Tov.

Shabsi Turner

# הרה״ח ר׳ שלום דובער גורדון ע״ה (סב הכלה)

### RABBI J. SCHNEERSOHN

יוסף יצחק שניאורסאהן

OF LUBAWITZ
770 EASTERN PARKWAY
BROOKLYN 13, N. Y.
BLOCUM 6-2919

ליו ב אווים ש

ביה, ייד שבט, תשיה ברוקלין

ידי "ע התלמיד החשוב הרב ר'שלום דובער שיי.

שלום ובדכה!

במענה על שאלתו אודות הצעות שדוכים, יתקרב בעזה"י אל ההצעה טובה עם כבוד ידי"ע הרב ר"א שייסימפסאן עם בתו הכבודה תחיי, להביא הדבר אל הפועל והשי"ת יצליחו בגשמיות וכרוחביות.

בשם כאק אדמואר שליטאא

מכתב מכ"ק אדמו"ר הריי"צ נ"ע להרה"ח ר' שלום דובער גורדון ע"ה (סב הכלה) להתענין בשידוך שהציעו לו.

# RABBI J. SCHNEERSOHN OF LUBAWITZ

770 EASTERN PARKWAY BROOKLYN 13, N. Y. SLOGUM 6-2919

#### יוסף יצחק שניאורסאהן ליובצוויפש

ב"ה,כ"ג שבט,תש"ה ברוקלין

ידידי עוז הרב וו"ח אי"ג מו"הר שלום דובער שיי וב"ג סרת סרים תחיי.

שלום וברכה!

בזה הנני לברכם בברכת מז"ם בעד קשוה"ת שלהם למז"ם, יתן השי"ת שיהייבגדא מבא ותהייהחתונה בשעה טובה ומוצלחת בגשמיות וברותניות.

ידידיי הוריהם יחיו יראו בהם ובשאר ילידיהם יחיו רוב נחת וגיל בגשמיות וברוחניות.

הדודש ומברכם

מכתב ברכה מכ"ק אדמו"ר הריי"צ נ"ע להרה"ח ר' שלום דובער גורדון ע"ה (סב הכלה) ולכלתו על קישורי התנאים שלהם.

#### RABBI J. SCHNEERSOHN

OF LUBAWITZ

770 EASTERN PARKWAY BROOKLYN 13, N. Y. SLOCUM 6-2919 יוסף יצחק שניאורסאהן

ב"ה, יוב סיון, תשוה ברוקלין

ידידי עוז הרב וו"ה אי"א מוה"ר שלום דובער שיי וב"ג הכבודה מרת מרים תחיים.

שלום וברכה!

ליום כלולתם הנני בזה לברכם בברכת מז"ט, מזל טוב! יתן השי"ת שתהיי בשעה טובה ומוצלחת ויבנו בית בישראל על יסודות התורה והמצות ומאושרים יהיו בגשמיות וברוחניות, ויסתדרו בפרנסה טובה באהלה של תורה תמימה להעמיד תלמידים יראי אלקים ויודעי תורה, וידידינו הוריהם יחיו יראו בהם ובשאר ילידיהם יחיו רוב נחת בגשמיות וברוחניות.

המברכם

מכתב ברכה מכ"ק אדמו"ר הריי"צ נ"ע להרה"ח ר' שלום דובער גורדון ע"ה (סב הכלה) ולזוגתו לרגל חתונתם.

# RABBI J. SCHNEERSOHN OF LUBAWITZ

770 EASTERN PARKWAY BROOKLYN 13, N. Y, SLOCUM 6-2919

# יוסף יצחק שניאורסאהן

ב"ה,ייאלול,תש"ה ברוקלין

ידידי וו"ח אי"א הרב מו"הר שלום דוב שיי

שלום וברכה!

במענה על מכתבו, הנה בשאלות הנוגעות לעניני הישיבה יפנה לחתני הרשיג שליטיא, וכהוראתו יעשה, ואני אין דעתי בוטה לעשות דברים שנגד החוק ובהנוגע לעניני בית שרה יתדבר עם המרכז לעניני חינוך,

'עזור השי"ת לו ולזונתו תחיי להסתדר ולהצליח בעניני הלימוד,ובנלל זאת יתברכו בכל טוב,והנני סברכם בברכת כוח"ט בגו"ר.

> בשם כייק אדמו"ר שליט"א (

מכתב מכ"ק אדמו"ר הריי"צ נ"ע להרה"ח ר' שלום דובער גורדון ע"ה (סב הכלה) אודות הסתדרות בעניני המוסדות שניהל.

#### RABBI J. SCHNEERSOHN

OF LUBAWITZ

770 EASTERN PARKWAY BROOKLYN 13, N. Y. SLOCUM 6-2919 יוסף יצחק שניאורסאהן

ב"ה יב' אד"ר חש"ו. ברוקמין

ידידי הנכבד וו"ה אי"א הרב מוה"ר שלום דובער שי'

שלום וברכה, במענה על כתבו השי"ת יחזק בריאות זוגתו תי' ובריאותו ויתן להם זרע חייא וקיימא ויצליהו בעבודתם להעמיד תלמידים ותלמידות יראי אלקים מצליחים בלימודם ובהנהנתם השובה ותחברכו ברוב שוב בגשמיות וברוחניות, בשם כ"ק אדמו"ר שליש"א

מזכיר א. לשורנד

מכתב ברכה מכ"ק אדמו"ר הריי"צ נ"ע להרה"ח ר' שלום דובער גורדון ע"ה (סב הכלה) ולאשתו.

#### RABBI J. SCHNEERSOHN

OF LUBAWITZ

770 EASTERN PARKWAY BROOKLYN 13, N. Y. SLOCUM 6-2919 יוסף יצחק שניאורסאהן

ב"ה,כ"ח אד"ר תש"ו. ברוקלין

ידידי וו"ח אי"א הרב מוח"ר שלום בער שי

שלום וברכהן במענה על כתבו נהגיתי מבשורתו והשי"ת יצליח לו בלימוד הנגלה ודא"ח ויצליח בעבודתו בגו"ר.

בשם כ"ק אדמו"ר שלים"א

מענה כ"ק אדמו"ר הריי"צ נ"ע להרה"ח ר' שלום דובער גורדון ע"ה (סב הכלה) על בשורה טובה.

# RABBI J. SCHNEERSOHN OF LUBAWITZ

770 EASTERN PARKWAY BROOKLYN 13, N. Y. SLOGUM 6-2919

#### יוסף יצחק שניאורסאהן ליובטוויטש

ב"ה,כ"ד אלול תש"ט ברוקלין

ידידי הרב וו"ה אי"א מוה"ר שלום דוב שי

שלום וברכה!

במענה על כתבו, התענגתי להתבשר אודות בנין הבימה באמצע בית הכנסת, ומכאן שוב ראי' כי לב ישראל ער הוא לדברי אמת היוצאים מן הלב והנאמרים באופן של קירוב ותקיפות כאחד, ובאם מוצא הוא לחועלת שאכחוב איזה דברים בנידון זה להגבאים או להמתפללים יחיו יודיעני. נהניתי אשר חדשו החוזה שלו ואשר הוסיפו על שכירותו, ובטח יתחזק ויחאמץ לעשות את שלו בהנהגת עדתו יחיו ברות החורה ויראת

השי"ת ישלח רפואה להתלמיד מר בצלאל שי' בגשמיות וברוחניות. השי"ת יחזק את בריאותו ובריאות ב"ב יחיו ויצליתם בכל הדרוש להם. ולקראת השנה החדשה הבאה עלינו זעל כל ישראל למובה ולברכה, הנני בזה לברך אותו ואת זוגתו הרבנית תחי' ואת ילידיהם יחיו בתוך כללות אנ"ש וכלל אתב"י ד' עליהם יתיו בברכת כתיבה ותחימה טובה לשנה טובה ומתוקה.

הדו"ש ומברכם גלפוב



מכתב ברכה מכ"ק אדמו"ר הריי"צ נ"ע להרה"ח ר' שלום דובער גורדון ע"ה (סב הכלה), בו מביע שביעת רצון מהפעולות שפעל ושחידשו את החוזה שלו. ובסופו מענה לבקשות רפו"ש וברכת שנה טובה על השנה הבאה.

# RABBI SHOLOM B. GORDON OB'M A True Chossid

This article was culled from a series of obituaries regarding Rabbi Gordon published in various Chabad periodicals

he Lubavitch community was saddened upon hearing of the passing of Rabbi Sholom Dov Ber Gordon, of blessed memory, on the last day of Pesach, 2001.

Rabbi Gordon was born on 24 Iyar 5681 (June 1, 1921) in Doksyzc (Poland/Russia) to his father Reb Yochanan Gordon, of blessed memory, and was named after the Rebbe "Rashab" – the fifth Chabad Rebbe, Rabbi Sholom Dov Ber Schneerson. Among Rabbi Sholom Ber Gordon's teachers in Doksyzc were Chassidim of the Rebbe "Maharash" – the fourth Chabad Rebbe.

In his youth Rabbi Sholom Gordon merited to meet the previous Lubavitcher Rebbe. His father Reb Yochanan traveled to the previous Rebbe and took his sons, Sholom Ber and Nissan along. The second time the previous Rebbe saw them, he told his secretary, Reb Yechezkel Feigen, "Zei zenen doch fun di alte Chassidim" (they are from my "old" Chassidim).

The Gordon family immigrated to the United States in 1934. Rabbi Sholom Ber attended Yeshivas Torah VaDaas, while continuing his Chassidic education with the *Mashpia*  (Chassidic mentor) Rabbi Yisroel Jacobson, ob'm. During this period, he disseminated the teachings of Chassidus within the Yeshiva. He



Rabbi Sholom B. Gordon ob'm extending grandfatherly blessings at the wedding of his granddaughter Faigy Herzog, as the proud parents - his son Rabbi Joshua B. Gordon and his wife Deborah - look on.

excelled in Chassidic conduct, and did not allow the permissive spirit of the time to affect him. It is said that he was the only Yeshiva student who didn't trim his beard at a time when this was considered an act of great Mesiras Nefesh — self sacrifice. He served as an outstanding example of a serious Chassid, thus drawing dozens of young students to the teachings and practices of Chassidus.

When the previous Lubavitcher Rebbe, Rabbi Joseph I. Schneersohn

arrived in the United States on the 9th of Adar 5700 (1940), Rabbi Sholom Ber Gordon was one of the first students in the new Yeshivas Tomchei Tmimim founded by the Rebbe immediately upon his arrival to this country.

In 5702 (1942), Rabbi Gordon was sent by the previous Rebbe, to Newark, New Jersey to establish Yeshivas Achei Tmimim Lubavitch. where he remained for three years. After marrying his wife Miriam, daughter of the illustrious Chasid, Rabbi Eliyahu Simpson on the 15th of Sivan 5705 (1945), the couple was sent as emissaries of the Rebbe to Springfield, Mass. to pioneer Yeshivas Achei Tmimim there. Rabbi Sholom and Miriam Gordon remained there until 5708 (1948), when the Rebbe sent him back to Newark to run the Yeshiva there. Rabbi Sholom Ber's lofty character and his Chassidic humility came to the fore in those years. His concern for the young students' physical needs was well known.

Rabbi Gordon also served as a Rabbi of one of the larger congregations in Newark, Congregation Ahavath Zion, which was housed in a beautiful physical structure, which in its prime seated some 1,200 people.

In addition to running the Lubavitcher Yeshiva in Newark, Rabbi Gordon was utterly devoted to his many congregants. In the period of time after the Rebbe had taken over the leadership of the Chabad Lubavitch movement, members of the Shul's board tried to convince Rabbi Gordon to use a microphone on Shabbos. They decided to meet with the Rebbe, figuring the Rebbe was an expert when it came to engineering, and would surely agree to their request.

When they presented their request, the Rebbe said: There are various categories of people, those

HE EXCELLED IN CHASSIDIC CONDUCT, AND DID NOT ALLOW THE PERMISSIVE SPIRIT OF THE TIME TO AFFECT HIM

who understand electricity but are not experts in the laws of Shabbos; those who are expert in the laws of Shabbos but don't understand electricity; those who are expert in both, and those who don't understand either. I am an expert in both and you don't understand either, and I say it is forbidden, by Halacha, to use a microphone on Shabbos.

Rabbi Gordon lived in Newark until 5727 (1967). Many Jews decided to move away due to the racial tension so prevalent at the time. After the Shul was burned down by an arsonist, Rabbi Gordon moved to Maplewood

where he became the Rabbi of the new Congregation Ahavath Zion, where he disseminated Torah until his final days.

Rabbi Sholom Ber Gordon also served as the hospital chaplain for some forty years in two area hospitals, Newark Beth Israel Hospital and S. Barnabas Hospital in Livingston. He regularly visited and comforted the patients there. Rabbi Gordon was especially devoted to the Tefillin campaign initiated by the Rebbe in 1967. Over the years, he was privileged to don the Tefillin with many thousands of Jewish men and boys of all ages.

Rabbi Gordon kept his distance from publicity and wherever he went he served as a role model for a true Chassid and Shliach of the Rebbe. He taught classes to thousands of Chabad girls over the years in the Bais Rivka

RABBI GORDON KEPT HIS DISTANCE FROM PUBLICITY WHEREVER HE WENT HE SERVED AS A ROLE MODEL FOR A TRUE CHASSID AND SHLIACH OF THE REBBE

School system in Crown Heights, at great personal sacrifice, often becoming exhausted from the weekly commute.

When Rabbi Sholom Gordon was diagnosed with a very difficult illness, he carried on with his holy work and continued to teach his many adult



Rabbi Sholom B. Gordon reciving "Wine of Blessing" from The Lubavicher Rebbe.

classes despite his weakness and suffering. In this period of time, his devotion to the ideal and teachings of Chassidus and to the Rebbe was fully revealed.

Rabbi Sholom B. Gordon is survived by his wife, Rebbitzen Miriam Gordon, by his sons and daughters, his grandchildren, and great-grandchildren, who are disbursed throughout the world and many of them serve as emissaries of the Rebbe the world over. May his memory be a blessing to all.

# THE HEART OF THE WISE MAN IS TO HIS RIGHT

by Rabbi Sholom B. Gordon Reprinted from an Article written for Di Yiddishe Heim 5730-1970

It is told among Chassidim that during the imprisonment of the Alter Rebbe z.t.l. for alleged antigovernment activities, the false informers who were the Rebbe's enemies warned the Czarist Senators that he was a very shrewd schemer. The Senators therefore decided to interrogate the Alter Rebbe in a hear-

I CAN TESTIFY, FROM DAILY PERSONAL CONTACT WITH HUNDREDS OF PEOPLE, THAT THE LANDING ON THE MOON HAS, AS THE REBBE SHLITA HAS SAID, SERVED TO STRENGTHEN THE FAITH OF THE AVERAGE PERSON.

ing chamber for which they devised a special floor, the center of which collapsed at the push of a concealed button. They planned on pushing the button when the Rebbe reached the middle of the room, causing him to stumble and become confused. They hoped that losing his physical balance would also cause the Alter Rebbe to lose his mental composure, and make

him unable to give careful, "scheming" answers to their questions.

When the Alter Rebbe entered the hearing chamber, however, and neared the collapsible part of the floor he suddenly veered and made a sharp turn to the right. The confused senators who had pushed the button asked him why he had made that sharp turn to the right, and whether he had been given any information about the secret trap. The Alter Rebbe replied that he had no previous knowledge, but that as he neared the center of the room. there suddenly came into his mind לב חכם King Solomon's statement the heart of the wise man is – לימינו to the right. The Alter Rebbe took it as a hint from Heaven and made a right turn immediately.

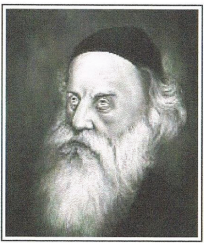
This story came to my mind when I saw the confused reactions in some religious circles to the recent successful moon landing, reactions which included suggestions of prayer changes and reinterpretations of the verse: "The heavens belong unto G-d and the earth He has given to man." There was a similar reaction when the Russians sent the first Sputnick into space.

It seems that the foundations of Emunah — faith — on which these religious circles stand are so collapsible that every time modern technology pushes a button, they go into a dizzy spell and like the Chazan after "Koreim," need outside help to regain their equilibrium.

I can testify, from daily personal contact with hundreds of people, that the landing on the moon has, as the Rebbe Shlita has said, served to strengthen the faith of the average person. It is only among the provincial and small-minded, the kind of people who were depicted in the early issues of Hakriah Vehakdusha Lubavitcher publication of the 1940s sponsored by the previous Rebbe of blessed memory) as so overwhelmed and awed by the size of the Brooklyn Bridge that they concluded that the culture that produced it must be superior to the culture that produced the intangibles of l'havdil, Torah morality, that the moon landing and similar scientific triumphs have caused a sense of inferiority and retreat in matters of the spirit.

Our sages and prophets foresaw the possibility of the emergence of such an attitude among our people in certain moments of weakness, when they said in the Talmud (Berochoth 32b) "The Holy One blessed be He says to the Jewish People: I have created twelve stations in the heavens, and for each

station I have created thirty legions of stars; each legion contains thirty routes, each route thirty cohorts; each cohort has thirty camps and in each camp I have suspended three hundred



Rabbi Schneur Zalman of Liadi, The Alter Rebbe דע"ל,

and sixty five thousand stars. All these I have created for thy sake and you claim that I have forsaken and forgotten you."

To those overcome by these spells of weakness and inferiority, we bring the message of the Alter Rebbe that the "heart of the wise one is to his right," for there he beholds ממין ה' רוממה — The right hand of the L-rd is exalted, the right hand of the L-rd does valiantly. It is from this Right Hand that we received a Torah whose infinity transcends all the planets and the entire universe.

The Alter Rebbe also tells us in

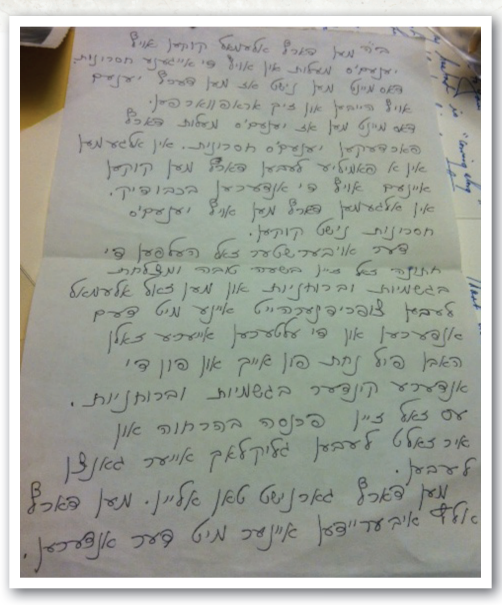
Tanya (part 5 chapter 6): "When one meditates on the greatness of Hashem's works in creation, on the many worlds and all their hosts, and after that contemplates and realizes how they are all insignificant in comparison with one minor detail of a mitzvah such as Tefillin which stems from the very depths of Heavenly wisdom and causes all the worlds to ascend and receive a new flow of life. or Heaven forbid, the reverse can be caused through the neglect of one detail of a mitzvah, then he will find joy and happiness in the observance of Torah and mitzvos."

According to the Medrash, it was the giving of the Torah which broke the boundary which separated heaven from earth, and it was Moses' ascent to heaven to receive the Tablets that constituted the first crossing of the barrier that until then separated heaven from earth. It was that landing in the heavens that was man's first and greatest triumph in "space."

IT SEEMS THAT THE
FOUNDATIONS OF EMUNAH
— FAITH - ON WHICH THESE
RELIGIOUS CIRCLES STAND
ARE SO COLLAPSIBLE THAT
EVERY TIME MODERN
TECHNOLOGY PUSHES A
BUTTON, THEY GO INTO A
DIZZY SPELL.

May we merit seeing the moment when "The glory of Hashem will be revealed and all flesh will behold that the L-rd speaks" speedily in our day.





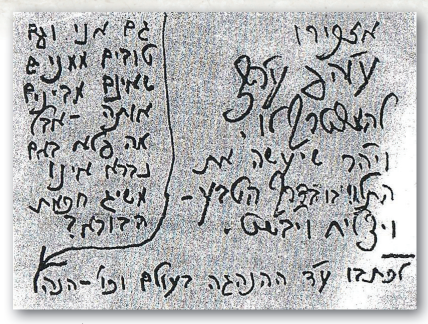
רשימת מרת מרים גורדון (אם סב הכלה) מיחידות כ"ק אדמו"ר הריי"צ נ"ע לפני חתונתה. היחידות היתה בנוכחות אביה הרה"ח ר' אליהו ייאכיל סימפסאן ע"ה (אב סב הכלה), ובסוף היחידות ביאר לפניה הדברים שנאמרו ביחידות.

מען דארף אלעמאל קוקען אויף יענעם'ס מעלות און אויף די אייגענע חסרונות. דאס מיינט מען נישט אז מען דארף יענעם אויף הייבען און זיך אראפוואפען. דאס מיינט מען אז יענעם'ס מעלות דארף פארדעקען יענעם'ס חסרונות. אין אלגעמען אין א פאמיליע לעבען דארף מען קוקען איינעם אויף די אנדערען בכבודיק. אין אלגעמען דארף מען אויף יענעם'ס חסרונות נישט קוקען.

דער אויבערשטער זאל העלפען די חתונה זאל זיין בשעה טובה ומצלחת בגשמיות וברוחניות און מען זאל אלעמאל לעבען צופרידינערהייט איינע מיט דעם אנדערען און די עלטערען אייערע זאלן האבן פיל נחת פון אייך און פון די אנדערע קינדער בגשמיות וברוחניות.

עס זאל זיין פרנסה בהרחוה (בהרחבה - ממ"ש) און איר זאלט לעבען גליקלאך אייער גאנצן לעבען.

מען דארף גארנישט טאן אליין מען דארף אלץ מען דארף איבעריידען איינער מיט דעם אנדערן.



כתב-יד קודש כ"ק אדמו"ר נשיא דורנו מאוצר הרה"ח ר' ירחמיאל בנימין הלוי קליין (סב הכלה ודודו זקנו של החתן)

אזכירו עוה"פ (עוד הפעם) עה"צ (על הציון) להמצטרך לו.

ויה"ר (ויהי רצון) שיעשה את התלוי בו בדרך הטבע ויצליח ויבש"ט (ויבשר טוב).

לכתבו ע"ד (על דבר) ההנהגה בעולם וכו' - הנה גם אני וגם טובים ממני יש שאינם מבינים אותה - אבל מה פלא באם נברא אינו משיג חכמת הבורא?

ב"ה יום ב', ב' דר"ח אדר ב ת"ש דאקשיץ טייערער פלימעניק יוחנן לעב, מיט זיין פאמיליע

שלום וברכה!

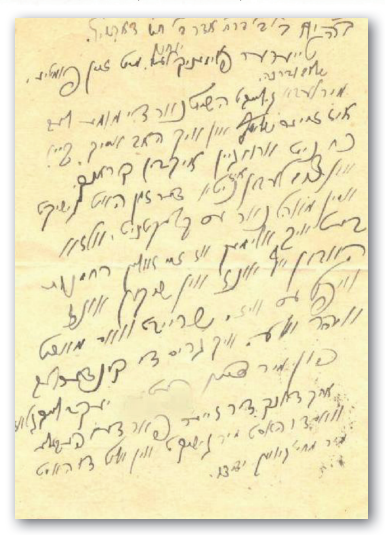
מיר לעבון גילייבט השי"ת, נאר די מומע לעב איז זייער שלאף, און איך האב אויך קיין כח ניט ארום גיין, איך בין קראנק, און צום לעבון איז ניטא.

דער זון האט גישיקט איין מאהל נאר עס גלעקט ניט, אלזא בעט איך אלימען אז זיי זאלין רחמנות האבון אף אונז און שיקען אונז וויפול עס איז.

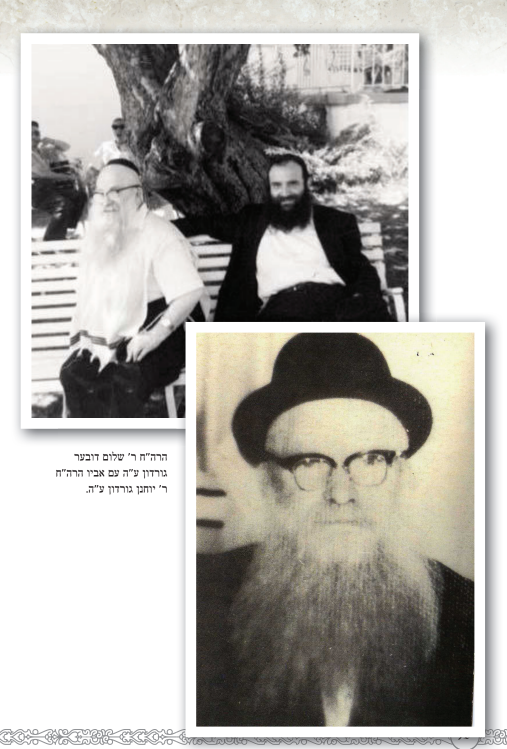
שרייבט וואס מאכט איהר אלע. איך גריס די קינדערלעך פון מיר דיין פעטער יעקב לייב גלאז, איך דאנק דיר זייער פאר דעם פעקעלע וואס דו האסט מיר גישיקט אין אלול, דו האסט מיר מחי' גיווען.

ידידם

# הרה"ח ר' יוחנן גורדון ע"ה (אב-סב הכלה)



מכתב מוסווה, שכתב הרה"ח ר' ארי' לייב שיינין ע"ה הי"ד, רבה של דאקשיץ, בעצם ימי המלחמה, בשלהי חורף ת"ש, אל הרה"ח ר' יוחנן גורדון ע"ה (אב סב הכלה), שגר אז בנ.י. הרה"ח ר' ארי' ליב שיינין, הי"ד, היה מבחירי תלמידי הישיבה תומכי תמימים בליובאוויטש. מספרים שאמר עליו כ"ק אדמו"ר מוהרש"ב נ"ע, שכל יסוד תומכי תמימים היה כדאי עבורו. בשנת תרפ"ג שלח אותו כ"ק אדמו"ר הריי"צ נ"ע, בתור משפיע ורב בעיר דאקשיץ. שם חי עד המלחמה, ושם נספה בשואה, הי"ד.



כ"ק אדמו"ר טליט"א

נוסף להתעסקותי ב"מכון חנה" מציעים לי לקבל

עלי האחריות של הפנימי (כמובן, בלי תשלום), מצד
אחד מפני המצב הרוחני בהמכון נחוץ מאד אחראי להנ"ל,
אבל מצד שני היום שכעת הנני עטוק עם ההכנות להפגישה
מהנערות עם חב"ד שזהו לוקח הרבה מזמני בבית, שהנני
מרגיש שמפריע לחינוך הילדים שי ובפרט שכל ההתעסקות
צ"ל בערב בזמן שהילדים באים חזרה מביה"ם, ואינני
יכולה להחליט מה יותר חשוב הינוך הילדים או ההתעסקות)
לכן באתי לשאול עצה כ"ק אדמו"ר שליט"א
לכן באתי לשאול עצה כ"ק אדמו"ר שליט"א
המצב רוחני בהמכון
לאה בת העניע חאשא

מענה כ"ק אדמו"ר נשיא דורנו למרת לאה קליין (סבתא של הכלה) על שאלתה האם להיות אם בית של הפנימי' במכון חנה אם יקח מזמנה מהבית.

> (כ"ק אדמו"ר עשה עיגול סביב המילים "מה יותר חשוב") ?! הרי דובר כמה פעמים "שראשית הכל דהאם הוא (וכ"ק אדמו"ר עשה עיגול על המילים - חינוך הילדים -וסימן עם חץ להוסיף המילים למשפט.)

#### הרה"ח ר' אליהו ייאכיל סימפסאן ע"ה (אב-סב הכלה)



כ"ק אדמו"ר נשיא דורנו מסדר קידושין בחתונת הרה"ח ר' גרשון מענדל ובתי' גרליק (פויזנער) בחצר ("שאלאש") 770 איסטערן פארקוויי, ד' תמוז, ה'תשי"ח.

. הרה"ח ר' אליהו ייכיל סימפסאן ע"ה (אב סב הכלה) עומד על יד כ"ק אדמו"ר נשיא דורנו.

#### מרב יחוקאל פייגין מוכיר כיק אדמויר שליט"א מליוצאוויטש. SECRETARY OF RABB I. SCHNEERSOHN OF LUBAVITZ, RABB I. FEIGH.

ADRESS, RABBI I, SHIT WOODER MURANOWSKA 7/8, WARSTAWA, POLAND,

נ"ה כ"ו כסלו מרצ"ו. מסואבק.

אל ירירי מחרח"ג תנודע לשם מהלה זו"מ אי"א מוחר"ר אלי" שי" מיספסתן ברוקלין

לום ובדכח,

בות שלוח לבכורו כשם כ"ק ארמו"ר שלים"א מכחב קצר אשר כו שואל משלום דירנד הנכבר מותר"ר מרובי רוד שי" מרידמאן בכלל אין חושות בם ככריאות כ"ק מדמו"ר שלים"א אין הרשות מחעתר ליסע קרוב להפאנאטאריות כי פוכרה הואקיותר לבריאותו, והננו מקוים כי לא 'היו פניעוה יצד האסצעים הדרושים לוה,אכל אין כרור עדין הסקום והוטן נסיעאו כי כרוך זה עדין: ים חשבת ויזיעם וכפה בעוד איות שבועות יטע אי"ה. ביוד כטלו חעבר ישם כשעת יחד בחתועדות שנ"ש דבר לש הרבה היות שפורים ירות ארמו"רר האמצעי כ"ש בטלו העבר ישב בארבעה שנה בערך,הי' סהסר חסירות בערך "רוב לצעה, מחחים מוני ביש בארבעה שנה בערך הי' סהסר חסירות בערך "רוב לצעה, מחחים מוני לי אורה פיך מעלמי והנו וכסף חוכנו ביאור הספר' נורא האלות "רוף הנפלאות המחדש בסובו הוא בחי" כה שלקי המסכ"ע "נחבאר בוח מרמים בענין יש מאין שהוא המחדשות ארוף הופלאות הוא בחי' סוכ"ע "נורא האלות הוא בחי' העצמות שיראים לחללו כי'אינו עייך כלל לעולמות כי טוכ"ע המש הוא בנדר שייבות לעולמות מארכריינגעם האם ער מארכראכם ויינים מפר איזה מפורים. ההאפידים הישינים כש"קוישם חי" חזרת על המפסר והמטוך עוד איזת דבורים להפארבריינגע. מר על החד ההפיד"ם ד" אדוק מציאטניק כי מפר לר" אנא אימטניקפר כי בפעם הרשטון. אוכנם לארמו"ר הואן על יחירות האט ער ויך נעפילט וי אין א כית תמקרש די העום אין "ין הענם נים נעוען אדן די פים קיין פים נים און רכנו הוקן אפר לו אין סצוח אין ראן עשה ול"ח אורי אין מרוח אויך פאראן עשה און ל"ח רי ל"ח מון מרוח איןשמאי עלך סני לחברך לא העביר די עשה מאי דרחים לך לחברך העביר ופיים אחסיד או"ל בן אר :אכרעם בין איך אויף יחילות נים נפופן איך חשב נים מארנונען רעם נוף ואיין נחך ממה מאל אין מקום המקרש וים פארדיומקהייד,איך האכ נעוצלט פר זאל הארציען און מארריוען אם למותר להביא ככן ממפורים כאלו הסיום הי", או חמידים הישינים ואייומן נעופן אין וימית המות און מויסית אלב שטענדינ מארנומצן אין יאם מי דארף און האם אום בעמירם יי דארף דאם מחדש זיין, און מון די דייד ואייום מוים או ער מיינה מאקע מים אאמה מי ישל ראם מחרש ויין יעור תשי"ה נא לשום לב לעודר ע"ד נסיעה הרה"ה הרר"י הנם כי בעם ראוי כי אנורא חב"ף בא ככחונים ככל וח אחרי כי ככורו חי" עם יעורים על דבר . ירידו חרו"ש וסכרכו ככס"ם בנו"ר יאן אן

מכתב מהרה"ח ר' יחזקאל פייגין הי"ד (בן דוד של הרה"ח ר' יוחנן גורדון ע"ה, אב סב הכלה) להרה"ח ר' אליהו ייאכיל סימפסאן ע"ה (אב סב הכלה), אודות הנעשה באטוואצק עם כ"ק אדמו"ר הריי"צ נ"ע, וכותב תמצית מהנאמר בהתוועדות ותוכן המאמר שנאמרה בהתוועדות די"ט כסלו.

הקריאה אודות ספר תורה של משיח. הרה"ח ר' אליהו ייאכיל סימפסאן ע"ה (אב סב הכלה) כתב, הרבי נשיא דורנו הגיה.

معدد ودرد مادر عصف رطالما در المداد isold washed coursely note weren with lessly the cit welm reland agelies

שנותולות עובש בודי, במות לרחון מקבום לקה על פול אם בלי בו Total so the Contraction of the Contraction

אם בי ביו דתבו לה ביני ביאה בבקנל, בבן לביאה בי בני

week.

when much steer aday was the old pross בחבר בה בה בונה הבחיב ובתבוני ולם בולבים חוב בק COUNT PINCE PUREN MAN PARTY PARTY STORE willher , than 45th moes will used the pathon athens of sizes par side is , la nices , in land policy therein speak and the most was no to my police WHILE MAN TO HATE TO ASHADE ASHAD THE م المدام المعالم المعالم على والمم كالمدار كال حيام المدار when the the wister just a the a three flows were

Salar Color of the salar to the salar which were the least bear would never plentermentalism som som nons jura utilly to por word offeth in 45pm at 108 allet the pain how me topped religion of plan topped week up

with company of a course of the forman pale

store plane, there wants when oly well array world? and the field lines for land constitution from . Har to what Whit owns a nesses no in

Kally 2. germansohn Mercian's Selen Toro &

770 Bestern Parkiday. Brooklyn n.Y.

אירו חץ שאת תוכה , שקא . 1.3 1.507

שות ודופ

ברוקלין נ.י.

שלום וברכה

בסעודת שמחת תורה, הואיל כ"ק אדמו"ר שליט"א מליובאוויטש להודיע לאמר:

"בעזרת השם יתברך ובזכות הוד כ"ק אבותי רבותינו הקדושים זצוקללה"ה נבג"מ זי"ע, זכיתי לרעיון הקדוש לקבל עלי, בלי נדר, השליחות לטובת ולזכות כלל ישראל לכתוב ספר תורה, ביחוד בשביל לקבל עמו פני משיח צדקינו, במהרה בימינו, קבלת משיח'ס ספר תורה".

מטעם כמוס ראוי הדבר ונרצה במאוד שתהיה התחלת כתיבת הספר ביום הבהיר והקדוש, יום הולדת את הוד כ"ק אאמו"ר הרה"ק זצוקללה"ה נבג"מ זי"ע, בעשרים לחודש מרחשוון, אבל לסיבת קושי השגת קלף הנחוץ, משחוטות וכשרות, במדינה זו, אי אפשר עדיין להגביל יום ההתחלה בדיוק, ועם כל זה הנני מודיע שכל איש ואשה בישראל יכולים לזכות להשתתף בכתיבת הספר תורה של קבלת משיח על ידי קנין אותיות. לטובת הרבים ולשם קיום מצות אהבת ישראל, נכון במאד אשר כל אחד ואחת יפרסם הענין בין מכיריו ומיודעיו, ויהיה על ידי זה ממזכי הרבים ויחולו ברכות על ראשו, גם הרוצים יורשמו שמותיהם ושמות בני ביתם לזכרון טוב בגשם ןברוח בספר זכרון המיוחד לזה, לציין לדורות עולם את האות - ובאיזה פסוק - קנו". עד כאן לשונו של כ"ק אדמו"ר שליט"א,

ובזה מודיעים אנו לרבים ושלמים שכבר נעשו הכנות הנחוצות בעניין כתיבת הספר תורה - ונדרש מירושלים עיר הקודש ת"ו לשלוח לנו את הקלף על ידי אוירון, ואף על פי שעדיין אי אפשר להגביל בדיוק יום התחלת הכתיבה, כבר סדרנו אופן השתתפותו של הצבור בכתיבת הספר הנ"ל, וכל הרוצה לזכות ולהשתתף, יואיל לכתוב על פי הכתובת דלמטה ויקבל גיליון פרטי-דברים בעניין ההשתתפות.

בכבוד ובברכה

המזכירות

:האדריסה

(בתרגום מאנגלית) הרב י. שניאורסאהן קבלת משיח'ס ספר תורה איסטערן פארקוויי 770 ברוקליו נ.י.

## הרה"ח ר' יחזקאל פייגין הי"ד (בן דוד של הרה"ח ר' יוחנן גורדון ע"ה, אב-סב הכלה)

#### הרב יחזקאל פייגין מכירכ"ק אדמו"ר שליט"א מליובאוויטש.

SECRETARY OF RABBI I. SCHNEERSOHN OF LUBAVITZ, RABBI H. FEIGIN.

PULRY, BRIEŽA 10. BIGA-LATVIJA.

ב"ה ש"ו אלול תרצ"נ ריגא,

אל ככוד ידידנו הנכנד וחכי נעלה | וו"ח אי"א מוחר"ר מנחם מענדיל שי" שו"ב קונין.

של דם וברכה.

קבלתי גם מכתבו עם הפטעקין על סך \$137 אך להיות כי ידוע לכנור בארים "ק אינו ככיתו ושלחתי לשם המכתב עם המעות וכשיתקבל מענה אז אשיב לו כי לע"ע הנני עדין פה בטח ידוע לכבודו כפי שהודעתי בכלל לאבז"ח אשר כ"ק מעתיק דירתו לורשא וישאר שם צלחה אך אנכי נשארתי על איוה זמן לטרר הענינים ולע"ע הוני טולח לכבודו מכתכי כרכת השנה לכבורו ועוד המונחים פה ואם ישנם אצל כבודו עוד אנשים אשר ראוי הי' להם הקירון הנה יואיל להתדבר כוה עם הרב דויקאבטאן כי אליו שלחתי רשימה למי שלחנו וגם מכתכי כרכת השנה נדפסים אשר יוכל לשלחם למי שימצאו שם לנכון אך הם נדפסים כלי התיסת כ"ק ידידו עוד הדו"ם ומכרכו בכרכת כו"ח טוכה לשנה טובה ומתוקה בנו"ר מנד"ר

We ailded All cho death led its observe und

מכתב מהרה"ח ר' יחזקאל פייגין הי"ד(בן דוד של הרה"ח ר' יוחנן גורדון ע"ה, אב סב הכלה) להרה"ח ר' מ"מ קונין ע"ה על עניני הכלל.

المردد مدادد عراد دامل والمراه المردد الاردو المراه الاددو المراه الددود المراه الددود المراه الددود المراه المردد المردد المردد المردد المردد المراه المردد المردد المراه المردد المرد

מכתב מכ"ק אדמו"ר הריי"צ נ"ע להרה"ח ר' יחזקאל פייגין הי"ד (בן דוד של הרה"ח ר' יוחנן גורדון ע"ה, אב סב הכלה) בו הוא נותן לו יפוי כח לענות אודות המצב וסדר המעמד. ולענות מכתבי ברכה בשמו לעושים ומעשים המעמד.

ב"ה

ג' י"א אייר, תרפ"ח, ריגא

ידידי הכי נעלה הרב וו"ח אי"א מוהר"ר יחזקאל שי

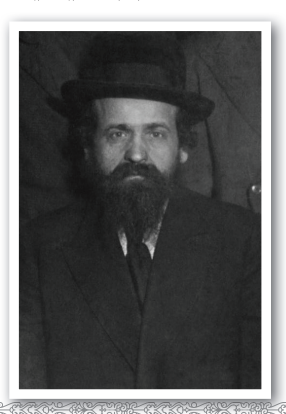
שלום וברכה

בזה הנני ממלא ידיו לבוא בכתובים עם ידידנו אנ"ש שי' בכל אתר ואתר המתענינים לדעת ממצבנו הפרטי וחפצים לסדר בעזרתו ית' את דבר המעמד בסדרו הראוי מעמד קבוע ומסודר. כן הנני ממלא ידו לחתום הקבלות על כל שילוחי סכומי המעמד הנשלחים ומתקבלים על שמי, ולברך את העושים והמעשים, בשם הוד כ"ק אבותי רבותינו הק' זצוקללה"ה נבג"מ זי"ע, ובשמי. אשר בגלל הדבר הזה יברך השי"ת אותם ואת ביתם ואת זרעם ואת זרעם יחיו בשפעת חיים וברכה מרובה בגשמיות וברוחניות ויאהיל עליהם אור זכות קדש הקדשים מנפש ועד בשר. ידידו הדו"ש ומברכו

יוסף יצחק



הרה"ח ר' יחזקאל פייגין הי"ד (בן דוד של הרה"ח ר' יוחנן גורדון ע"ה, אב סב הכלה) בסעודת שבע ברכות של הרה"ח ר' משה פנחס הכהן כ"ץ ע"ה ־ סיון, תרח"ץ, אטוואצק, פולין.



## Fasting with Simcha

Those who are familiar with the Yud Tes Kislev story know that at the time of the Alter Rebbe's arrest, 24 Tishrei, 5559, heavily armed guards placed him in the black carriage, known as "Black Maria". This carriage was reserved for prisoners guilty of high treason against the government. The carriage would subsequently take him to the Peter Paul Fortress in S. Petersburg, where he would be incarcerated. Those Chassidim witnessing the dreadful scene were overcome with fear, knowing full well that most prisoners of this genre would never see their families again.

One of the Chassidim, a native of Staradov, was so distraught by the sight that he immediately fell into a swoon and fainted. The other Chassidim attempted to revive him by vigorously shaking him, calling out his name and drenching him with water, but all their efforts proved futile. The situation was very grave.

Suddenly, one Chassid came up with a brilliant suggestion. "Perhaps it would help if someone were to yell in the ear of the Staradover Chassid that the Alter Rebbe has been liberated?" The other Chassidim thought that it was a splendid idea. After implementing the plan, the Chassid indeed regained consciousness.

However, once he came to, he immediately appraised the situation and realized that what he was told was simply not true. Thank G-d, he did not experience a relapse. But he was broken in spirit. He resolved to fast on a daily basis until the Alter Rebbe was freed. (The Frierdiker Rebbe writes that at the emergency meeting convened by the elder Chassidim upon the arrest of the Alter Rebbe, it was decided that, unless one was too weak to do so, the Chassidim would fast every Monday and Thursday until the Alter Rebbe was freed. However, this Staradover Chassid resolved to fast daily.)

On the 18<sup>th</sup> of Kislev, the day before the Alter Rebbe was liberated, as usual, the Staradover Chassid was fasting. That night, on the 19<sup>th</sup> of Kislev, the Chassidim of Staradov organized a Farbrengen to commemorate the passing of the Maggid of Mezritch. The Staradover Chassid was too weak to join his colleagues, and so he remained in shul, where he eventually dozed off.

In his sleep, the Tzaddik, Rabbi Menachem Mendel of Horodok (R' Mendel Vitebsker) appeared to him in a dream and said:

"You are currently a disciple of the Alter Rebbe. However, you were once my Chassid, and as such, I have a secret to share with you. You should know that Chassidim who are (or were) connected to their Rebbe with every fiber of their being merit to be shown what is happening in Gan Eden.

"As you most certainly know, tonight is the anniversary of the passing of the Mezritcher Maggid. On the yahrtzeit of a Tzaddik, he delivers a Torah discourse in Gan Eden, and all other Tzaddikim in Gan Eden come from their respective 'Chambers' to listen.

"This evening, the Maggid delivered a Chassidic discourse. On his right sat the Baal Shem Toy, and to his left sat the Arizal."

R' Mendel Vitebsker proceeded to delineate to the Staradover Chassid exactly which Neshomos were in attendance, and where they were situated. After the Maggid concluded the Maamar, he burst into tears. "My disciple, R' Schneur Zalman, is wallowing in prison, and Chassidus is in danger of extinction" lamented the Mezritcher Maggid. "I am pleading with this entire holy assemblage, that we act with a sense of urgency to avert this tragedy."

"Suddenly, Rabbi Shimon bar Yochai entered the Heavenly chamber and assembled a Beis Din." "And," concluded R' Mendel Vitebsker, "I am overjoyed to report to you, my disciple, that the verdict of the makeshift court was unequivocal. The Alter Rebbe must and will be released from incarceration."

When the Frierdiker Rebbe related this story, he added that although the Chassidim of Staradov believed that their colleague's dream was not an ordinary one, nevertheless, they felt that until they would receive official notification from S. Petersburg that the Alter Rebbe was free, they would continue to fast. So they fasted even on Yud Tes Kislev, but it was a joyful fast.

Now, we must bear in mind that those were the days prior to the invention of the telegram and telephone. Mail was delivered via horse-drawn carriages. Hence, it wasn't until a week later that the news had reached Starodov that the Alter Rebbe had been liberated. The Alter Rebbe was released from prison on a Tuesday, and the news arrived in Starodov on the following Tuesday. Although

the good news reached the Chassidim of Starodov a week late, nevertheless all the fasts of that week were infused with utter Simcha.

(The story, printed in "Shmuos V'Sippurim, volume 3, by R' Refoel Nachman Kahn, and translated by R' Mendel Moscowitz, father of the Chosson, was originally told by R' Nissen Nemanow, the great-grandfather of the Chosson, who heard it from R' Yechezkel Feigin, cousin of R' Yochonon Gordon, the great-grandfather of the Kalla, who heard it from the Frierdiker Rebbe.)

### The Alter Rebbe's Medical & Scientific Prowess

(Excerpts from "The Life and Times of the Alter Rebbe", volume 1, by Rabbi Mendel Moscowitz, father of the Chosson. For the sake of context, the HaYom Yom of 7 Shvat is included.)

#### היום יום – ז' שבט

When the Alter Rebbe was nine years old, he studied geometry and astronomy. At the age of ten, he composed a calendar for fifteen years. When he was twelve years old, it happened that he lectured publicly on Rambam's laws of Kiddush Hachodesh [much of which deals with complex astronomical calculations relative to the projected appearance of the new moon, etc.]. The pre-eminent Torah scholars who were present at that time in the study hall were utterly overwhelmed.

#### מאמר שני מאורות מרבי יצחק אייזיק הלוי עפשטיין (ר׳ אייזיק האמילער)

#### Letter #1

To my honorable, dear friend and colleague... Rabbi Tzvi Hirsh HaLevi Peychin,

... The (Alter) Rebbe of Liadi is knowledgeable in all fields of wisdom. His familiarity with astronomy is apparent from his Shulchan Aruch regarding the laws of prayer. From the section of his Siddur regarding the onset of Shabbos, one can appreciate his deep understanding of astronomy and geometry. Concerning medicine and healing, I heard how profound the Rebbe's wisdom in

this area is from the famous doctor Yeshaya of Droya, in addition to his knowledge of algebra and countless other subjects too numerous to transcribe...

Yitzchok Isaac HaLevi Epstein

#### Letter #2

To my honorable, dear friend and colleague... Rabbi Tzvi Hirsh HaLevi Peychin,

I have been reflecting on the letter I sent you dated Wednesday, the  $24 \pm 0$  of Iyar, and I was afraid that you would suspect me of exaggerating, G-d forbid, so please let me clarify.

Regarding that which I wrote in the name of the famous doctor Yeshaya of Droya (the author of a Hebrew medical book) concerning the profound wisdom of the (Alter) Rebbe of Liadi in the area of medicine and healing, I never meant to imply that he was a doctor. He never studied the names of diseases or their remedies. Rather, when Yeshaya would relate a teaching in the field of medicine to the (Alter) Rebbe, the Rebbe would in turn reply with one novel insight which would help to illuminate and deepen Yeshaya's understanding of many other concepts in medicine. This happened very often. (Yeshaya) also mentioned that he heard from the (Alter) Rebbe that the liquid between the joints, which is comprised of fatty deposits, contain a variety of powers and abilities, depending on the location of the joint. The (Alter) Rebbe mentioned that he knew this to be true from his study of Kabbalah. (Yeshaya subsequently) investigated the matter, and discovered that the (Alter) Rebbe's theory was indeed accurate.

Now, concerning what I wrote about his knowledge of algebra, it's not as if he learned it or delved into it. As a matter of fact, we heard that there was an algebra genius who lived in Liadi who once visited the (Alter) Rebbe in order to show off his wisdom in algebra and geometry after hearing about the (Alter) Rebbe's expertise in these fields, as I mentioned in my previous letter. The

(Alter) Rebbe told the algebra expert: "I heard that you are an algebra genius. I never learned it. Would you mind sharing algebra's underlying principles with me?" So the man did. The next day, the scholar revisited the (Alter) Rebbe,

and the Rebbe related to him new insights in algebra and in astronomy based on algebraic equations and computations. When the scholar exited the (Alter) Rebbe's room, and entered the courtyard, he was unable to contain himself, and to the crowd of onlookers he exclaimed, "Gevald! A mind like (the Rebbe's) I never encountered. From the few algebra principles that I laid out for the Rebbe, he was able to produce novel insights in one day, that would take the greatest mathematics scholars a very long time to drum up...

Yitzchok Isaac HaLevi Epstein

# THE ALTER REBBE: A Biography

כרם חב"ד – כרך ד', ח"א

(The editor of Kerem Chabad (?) writes: "The Chassid, Rabbi Eliyahu Meshulovin brought the following manuscript with him out of Russia, and I, in turn, copied it down. It is not clear who wrote it, but it seems that the author is a grandson of the Rebbe Maharash, and that it was written after Rebbetzin Rivkah passed away [on the 13th of Shevat, 5674.]

Aside for the Previous Rebbe, the Rebbe Maharash had an additional grandson – Rabbi Yisroel DovBer, the son of Rabbi Menachem Mendel (the son of Rabbi Shmuel, the Rebbe Maharash). He was born in the summer of 5664 [refer to Igros Kodesh of the Rebbe Rashab, vol. 4, pg.61]. After his mother passed away, his grandmother, Rebbetzin Rivkah raised him, and after [his grandmother passed away], the Rebbe Rashab raised him [refer to Igros Kodesh of the Rebbe Rashab, vol. 2, pg. 902]. Perhaps he was also a gifted writer, and he had recorded things he had heard as a child, and that is why there are several discrepancies with other manuscripts.

We have taken the liberty of recording additional stories which are definitely not from the Rebbe's manuscripts.)

(Rabbi Mordechai Schusterman, in his biography "L'Ma'an Yeidu... Banim Yivaleidu" writes that he copied the following from the Bachur, the Tamim, Moshe HaLevi Gurewitz, may Hashem avenge his blood, but Kerem Chabad went ahead and published it before he had a chance to.)

The Rebbe, the mightiest of Gaonim, and the one who brings glory to them, the founder of Chabad Chassidus, the one who embodies wisdom and understanding, the Rebbe, Rabbi Schneur Zalman, the son of Rabbi Baruch, was born in the year 5507, and passed away on the 24th of Tevet, 5573. (He lived until the age of 66.)

[Apparently, there was a time that people thought that the Alter Rebbe was born in the year 5707. In truth, he was born in the year 5505. Refer to Beis Rebbe (Hebrew) vol. 1, Chapter 1, pg. 1; Kovetz Yagdil Torah, N.Y., vol. 52,

pg. 187. There was even confusion concerning the month of his birth. Refer to the Previous Rebbe's notes, published in Biton Chabad, vol. 38-39, page 36, chapter 4 (where the Previous Rebbe writes that the Alter Rebbe was born in the month of Kislev. But as we know, the Previous Rebbe writes in numerous places that the Alter Rebbe's birth was [on the 18th of] the month of Elul. ed.) (I'm in doubt whether the correct year of 5505 which is documented in Biton Chabad is recorded in the original manuscript which they copied from.) Based on the Alter Rebbe's personal testimony from his first incarceration (in the Peter Paul fortress, and his interrogation in Taine Sovet), the year of his birth is ambiguous, because he always uses the term "approximately" when referring to years and dates. However, based on the interrogation which took place during the Alter Rebbe's second arrest, in the year 5561, the Alter Rebbe was 52 years old, which would place his birth circa 5509!]

(The Alter Rebbe was) the chief protégé of the Maggid of Mezritch in Nigleh and Chassidus and his right hand man. It was he (the Alter Rebbe) who was chosen to compile and write the (Rav's) Shulchan Aruch. The Alter Rebbe learned together with the Maggid's son, "the holy Malach" (Rabbi Avraham). He was exalted above all the Maggid's disciples, and even the Maggid's holy colleagues.

The Alter Rebbe's compositions: In Nigleh – the Shulchan Aruch, and responsa; in Chassidus – Tanya, Sha'ar HaYichud, Torah Or, Likutei Torah, Siddur, Biurei HaZohar, (and Igeres HaTeshuvah). His letters – some were published, while others were not. Many of his Chassidic discourses were not published, and remained in manuscript form in the possession of his son, (the Mittler Rebbe), his disciples, and his brother (Rabbi Yehudah Leib), the Mahari'l.

The Alter Rebbe's children: His son, Rabbi Chaim Avraham; his daughter, Devorah Leah; his daughter Freida; his son, the Mittler Rebbe, Rabbi DovBer; and his son, Rabbi Moshe.

[It is not clear why Rabbi Chaim Avraham precedes the Mittler Rebbe in this chronology, and why Rebbetzin Rachel is omitted.]

The Alter Rebbe's places of residence: To begin with, the Alter Rebbe lived in the city of Liozhna, in Vitebsk County; and from circa 5561, following the Al-

ter Rebbe's release from his second incarceration, he resided in the city of Liadi, in Mohilev County; He was interred in the city of Haditch, in Poltava County.

The Alter Rebbe is the patriarch of the distinguished regal (Schneerson) family of the Jewish people in our country of Russia. It has made a name for itself from one end of the earth to the other, and is held in high esteem and awe as Chabad Rebbe's. This is the Alter Rebbe who has injected G-dly light throughout the Chassidic leadership. His Torah is supported, and his directives are adhered to, in all generations.

The Alter Rebbe's Rabbinical ordinances: The crystallization of the prayer format, and (the publication of a new) Siddur (based on the Nusach of the Arizal); the use of finely-honed steel knives, sharpened on both ends, for ritual slaughter (instead of the relatively blunt, wrought iron ones used up until that point); the introduction of the warm Mikvah.

The Alter Rebbe's pedigree: The details of his parent's ancestry are ambiguous. I have done extensive research in this area, but my efforts have been fruitless. Unfortunately, I still don't have a clear picture of the details of the Alter Rebbe's lineage. Here is what I do know to be factual (?!). Rabbi Baruch, the father of the Alter Rebbe, lived in the city of Prague, and generally speaking, he was an incredible person. He was very unassuming, and no one knew him intimately. (Rabbi Baruch's wife) gave birth to the Alter Rebbe in (Rabbi Baruch's) old age, and when the Alter Rebbe turned 3 years old, (Rabbi Baruch) brought him to our country. [From other sources, it is apparent that the Alter Rebbe was the eldest child, and that he was born in Liozhna, or its environs. This is also clear from the Alter Rebbe's testimony from his first incarceration, when he testified that "I was born in Liozhna", as well as his testimony from his second imprisonment.] When the Alter Rebbe was 6 years old, he was sent to be tutored by Rabbi Yissachar Ber, the Maggid of Lubavitch. (Rabbi Yissachar Ber eventually became a Chassid of [his former student,] the Alter Rebbe!) The Alter Rebbe studied under the tutelage of Rabbi Yissachar Ber until he was 12 years old. [It is written in Beis Rebbe (Hebrew), vol.1, chapter 1, pg. 2, that the Alter Rebbe began learning under the tutelage of Rabbi Yissachar Ber of Lubavitch from the age of 12.]

After Rabbi Baruch's youngest son, the Alter Rebbe (?), was born, and his other sons were already living on their own, Rabbi Baruch began to wander from city

to city incognito, in a state of self-imposed exile.

Apparently, he experienced longevity, and it is told that he visited the Alter Rebbe on numerous occasions, even after he became Rebbe. Even then, Rabbi Baruch didn't want anyone to find out who he was, and he didn't allow his son, the Alter Rebbe, to reveal his (Rabbi Baruch's) identity to anyone. Only on one occasion, when the Alter Rebbe pressed him, did Rabbi Baruch agree to reveal himself. He would only disclose his identity to family members, and to a handful of the Alter Rebbe's outstanding disciples, on the condition that the Alter Rebbe not change his seat (in deference to his father), nor refrain from teaching words of Torah. This proviso was stipulated by Rabbi Baruch before his arrival (in Liozhna).

The Chassid, Rabbi Pinchos (Schick) Reizes, and the Chassid Rabbi Moshe Vilenker were fortunate to have seen the Alter Rebbe's father, and to hear words of Torah from him behind closed doors. It was their understanding that (Rabbi Baruch) was one of the hidden (Tzaddikim), and a Chassid of the Baal Shem Tov. (Rabbi Baruch) privately related brilliant Torah concepts, albeit in a concise manner (to Rabbi Pinchas and Rabbi Moshe), and he swore them to secrecy.

About two days later, Rabbi Baruch unexpectedly disappeared. This troubled the aforementioned Chassidim greatly, because they had already begun to develop a relationship with him, and they were hoping to find favor in his eyes, and that he would begin teaching them certain esoteric portions of Torah. Rabbi Moshe Vilenker was especially disturbed, because he (Rabbi Moshe) was very talented, and he was extremely proficient in Jewish philosophy and he was a deep thinker. He was one of the few people that the Alter Rebbe was able to confide in, as a source of solace, whenever a political controversy was brewing within (the Chassidic camp i.e. several of the Alter Rebbe's colleagues, disciples of the Maggid of Mezritch, who later held court in their respective communities as Chassidic "Polishe" Rebbes, vociferously voiced their opposition to the Alter Rebbe on a number of Jewish theological and practical issues), and without (the Misnagdim from Vilna). The two of them would usually launch into a conversation dealing with very lofty concepts.

It is known that the Alter Rebbe's father enjoyed his visit immensely. He noted that it was difficult to get a sense of his son's remarkable attributes from a dis-

tance, and that he could only appreciate them from up close. Witnessing his son's qualities in person, only served to reaffirm that which he considered to be true and self-evident, even prior to the Alter Rebbe's birth. Not only has that which had been promised to him been fulfilled, but he (Rabbi Baruch) has even merited to witness the Alter Rebbe's disciples, who were Tzaddikim in their own right. Rabbi Baruch's comments were enigmatic. What was reaffirmed? What did he know prior to the Alter Rebbe's birth? What was the promise? Who promised, and how?

The Chassidim (of the Alter Rebbe) were aware that the soul of the Baal Shem Tov ascended (to the heavenly chambers in Gan Eden) in the year 5507. The Baal Shem Tov wrote that at the time he was in heaven, he perceived a new Neshomah making its descent into a body. That corresponded to the time that the Alter Rebbe was born. Putting "two and two together", the Chassidim realized that the Alter Rebbe's father was a Chassid of the Baal Shem Toy, and it was he (the Baal Shem Tov) who had promised (Rabbi Baruch) such a (remarkable son. Now, they also understood) that the Baal Shem Tov had undoubtedly foretold everything that would transpire in the Alter Rebbe's life. It did not at all come as a shock that the Baal Shem Tov had the power to predict the future, as explained in the Chassidic discourse... concerning the time... [Most probably, this refers to the discourse Ha'amanas Elokus of the Tzemach Tzedek, printed in Sefer Derech Mitzvosecho, pg. 59. Refer to the Chassidic discourse entitled "Sadin Os'sah", 5565 (printed in Sefer Ma'amarei Admo"r Hazaken, 5565, pg. 321, 330), and Biur HaZohar, Parshas Terumah of that year, (printed in Biurei HaZohar of the Tzemach Tzedek, pg.258). Refer also to a document transcribed from a manuscript printed in the addendum to the Sefer Shivchei HeBesht, Yerushalayim 5742, pg. 257.]

The Alter Rebbe's father (ultimately) settled in one location. At first he made his home in a local synagogue, along with the other local paupers, and he was supported (from the communal coffers). One of the congregants of the synagogue pressed him to board with him. He promised to supply him with all of his material needs, and to provide a room specifically for him. Eventually, Rabbi Baruch acquiesced. Now, the occupation of Rabbi Baruch's host was similar to that of most Jews in that era, namely, the distillation of whiskey. On average, one large measure contained 20 bottles. (From those 20), one could produce 10 or 12 bottles of spirits. With Rabbi Baruch's arrival, a blessing rested on

the house of his host, and his whiskey production increased. In addition, his hostess had been ill for a number of years, and the couple was childless, as well. After Rabbi Baruch's arrival, his hostess recovered from her illness, and became pregnant, as well. When she realized that she was pregnant, the hostess said to her husband: "You should know that our guest is a G-dly man. Why should we not inquire into his background?" The host began probing into (Rabbi Baruch's) background, but Rabbi Baruch remained tight-lipped, and threatened to leave. The host and the members of his household were visibly upset, and they begged Rabbi Baruch to stay, and he finally acquiesced. Not long afterwards, he (Rabbi Baruch) grew very weak.

Rabbi Baruch's host and family felt that Hashem's blessing was due to Rabbi Baruch('s righteousness). Since his arrival, the host's business had become more profitable, and, to top it off, the hostess's health improved dramatically, and she even became pregnant. If (Rabbi Baruch) were to leave, most definitely the blessings would leave, as well! The Alter Rebbe's father responded: "Quite the contrary! Do you believe that the blessings are due to me? Hashem stands by the side and blesses all those who invite guests on a regular basis, even when they find themselves in dire circumstances."

Before (Rabbi Baruch) passed away, members of the Jewish Burial Society, as well as his host, were summoned to attend to him. They asked him what his name was, if he had any children, and where they lived, so that they could be informed (of their father's passing). He answered that he only wants the words 'Baruch is buried here' inscribed on his headstone. "Yes, I do have children", Rabbi Baruch added. "One of my sons will know that I have passed on, without even being informed by anyone. He will relay the sad tidings to his brothers." (Rabbi Baruch) requested the men to leave the room, as he didn't want anyone to be present when he would return his soul to his maker. Although they were perplexed by his request, they followed his wishes, and left the room. A short while later, they discovered him lying in bed — his pure soul had already departed. The Burial Society fulfilled (Rabbi Baruch's) request with regard to his Taharah (purification) and the mounting of his headstone.

The date of his passing is unknown, but it must have been during the latter years of the Alter Rebbe's leadership. After all, none of the children of the Alter Rebbe carried the name (Baruch) after the Alter Rebbe's father, because (Rabbi Baruch) was still alive. The first ones to be called Baruch were the Mit-

tler Rebbe's son, and the Tzemach Tzedek's eldest son, Rabbi Baruch Shalom. [Compare this story to the introduction to Igeres Kodesh, pgs. 9-10]

When the Rebbe Maharash traveled abroad in the year 5619 (5621?), he decided to travel to Prague. Based on stories he heard from his father, the Tzemach Tzedek, and his (great) uncle, Rabbi Chaim Avraham, the Rebbe Maharash conducted research in various places abroad. He subsequently discovered that Rabbi Baruch's lineage could be traced back to Rashi, and Rashi's pedigree could be traced back to Rabbi Yochanan HaSandler (the cobbler) and to King David himself! The Tzemach Tzedek was amazed at Rabbi Baruch's diligence in obtaining a manuscript documenting his family tree back to the Maharal of Prague. The Rebbe Maharash kept this document in a secret place, along with selected stories that he recorded concerning his procurement of this document. Unfortunately, there was a conflagration (in Lubavitch) in Elul, 5628, and the house of my grandfather (the Rebbe Maharash) was burned. My grandmother, Rebbetzin (Rivkah) was the only adult home at the time, because that month, my grandfather, the Rebbe Maharash, had traveled abroad. Rebbetzin Rivkah panicked, and amidst the ensuing chaos, she only managed to rescue the young children. But the holy manuscripts, antique Seforim, as well as all of the household items, furniture, etc., perished in the flames. The drawing table of my grandfather, the Rebbe Maharash, was also burned. This table had a variety of secret compartments, and housed important handwritten manuscripts of the Tzemach Tzedek, as well as the Alter Rebbe's family tree. (These too were burned. I heard this from my grandmother, Rebbetzin Rivkah, of blessed memory.) [Compare this entire story with the one recorded in Beis Rebbe, vol. 1, page 54.]

The Alter Rebbe's education: We don't know much about the Alter Rebbe's formal education. We have only heard several stories in this regard. The Alter Rebbe loved solitude, even at the age of 3. A favorite maxim of his was, "I fear no man, only Hashem Himself." When he was 6 years old, he traveled to study under the tutelage of Rabbi Yissachar DovBer, the Maggid of Lubavitch, who put his heart and soul into (the Alter Rebbe's) education. To teach students (the Alter Rebbe's) age was what (Rabbi Yissachar DovBer) did for a living. But he recognized that the Alter Rebbe was a gifted youth, and it would be to his advantage to work overtime with him. When the Alter Rebbe was 8 years old, he was proficient in all of the six orders of Mishnayot by heart, including their

content, as well as several Tractates of the Talmud. When he was 10 years old, he was proficient in most of the six orders of the Talmud.

(The Alter Rebbe) told his son, the Mittler Rebbe that when he was 3 years old, he discovered the truth, that Hashem is true, and that there is no reality aside for Him. When he was ten years old, he realized that many of the world's wisdoms could be found in the Torah. When he was 13 years old, he was proficient in the entire Talmud, as well as Poskim (Jewish legal authorities), and he even studied Kabbalah. He found (Kabbalah) to be very pleasant and intriguing. In the log book of the Jewish Burial Society of Liozhna, it was recorded that the Alter Rebbe was designated with the titled of "Rav Tanna Hu, U'Palig". It is not known how the Alter Rebbe arrived in the city of Liozhna, nor the purpose of his settling there. When he was 15 years old, he became engaged to Rebbetzin Sterna (Segal). (The Alter Rebbe) told his grandson, the Tzemach Tzedek, that when he was 9 years old, he was already considered a "Masmid" (extremely studious), and he especially loved learning Tosefos, and he even began thinking in the same vein as the Tosefists. He would learn one Blatt (page) in the course of one winter night, and when he would finish the piece of Gemorah, he would learn the Tosefot. He often discovered that in those Tractates that he was proficient in, he would ask the very same questions as asked by the Tosefists, and he would come to the same conclusions as them. There were other instances when his opinions were not in consonance with the Tosefists, but (the Alter Rebbe) would still hold his ground. Those instances later served as the foundation for his Kuntres Achron to the Shulchan Aruch (HaRav).

When the Alter Rebbe became engaged, his prospective father-in-law (Rabbi Yehudah Leib Segal) requested that he visit Vitebsk. (Rabbi Segal) engaged (the Alter Rebbe) in a Torah discussion, and he heard many novel scientific ideas (from the Alter Rebbe). There was a sundial in their city, which didn't operate between the hours of 4:30 P.M. and 5:00 P.M., although it was sunny outside. None of the local scientists were able to solve the mystery. When the Alter Rebbe was residing at his father-inlaw's house, he was asked to come and take a look at the sundial. After examining it for a while, he said that in his opinion, several verst away, in the direction he pointed to, was a tall hill, with tall trees atop the hill which obstruct the sun's rays from shining. After voicing his opinion, people were sent to scour that locale, and sure enough, they discovered a hill with tall trees growing atop it.

After chopping down the trees, the sundial once again worked between the hours of 4:30 and 5:00 P.M. The scholars and scientists were amazed at how his theory proved to be correct. His brilliance became the chief topic of conversation among the scientists, academicians and intellectual elite. In addition, he was lauded for his scholarship and reclusiveness. When the Alter Rebbe heard that this incident caused an uproar (and that people were singing his praises), he commented that there is actually a well-known section of the Talmud, which states that at noon time, the sun is directly overhead. But an hour before and an hour after noon, although the sun is relatively high up in the sky, and logic dictates that nothing should obfuscate its rays, nevertheless, the opposite is true. Only at noon time is the sun directly overhead, but before and after noon, things can obstruct (its rays).

The Alter Rebbe's study regimen: A favorite aphorism of the Alter Rebbe is, "A winter night and a summer day, is an entire year". [InSefer HaSichos, 5696 – 5700 (Kehot, 5749, pg. 199), this quote is attributed to the Rebbe Rashab, but in HaYom Yom (the 17th of Cheshvan), a portion of the Sichah was recorded, and it is written clearly that the Rashab said it in the name of the Alter Rebbe.] He made it a habit to learn no less than four hours consecutively; three hours consecutively; and eight hours consecutively. These time periods represented the daily study sessions which he adhered to on a daily basis, beginning from the day he resolved to go to Mezritch, until the first time that he actually traveled to the Maggid of Mezritch.

His study of Nigleh for 3 hours a day incorporated rapidly reviewing the Talmud, Poskim (Jewish legal authorities), and responsa; for 8 hours a day he would study Talmud in-depth; and for 4 hours he would study Kabbalah and Jewish philosophy. He would alternate days – one day learning in a cursory fashion, and the next day, delving more deeply into his studies. The only exceptions were 1) Friday afternoon; 2) Shabbos day; and 3) Motzoei Shabbos. The Alter Rebbe's schedule was different on those days, but we are not certain exactly what he did. We do know that on Erev Shabbos he would study three major commentaries to the weekly Torah portion in-depth. He would prolong his prayer on Erev Shabbos, and he would study the Zohar to that week's Torah portion. He rarely ate the Friday night meal before 10 or 11 o'clock at night, and occasionally, he wouldn't start the meal until just before midnight. Often times, the Alter Rebbe would say Kiddush and eat the Shabbos meal in the

moonlight, as the candles had already burned out. The Alter Rebbe generally prayed at great length. Obviously, his study of Nigleh on Friday and Shabbos was a bit curtailed, and it was studied in more of a cursory fashion. We are not sure of how (the Alter Rebbe) conducted himself on Motzoei Shabbos. We do know that he did not sleep at all on Thursday night, and on Motzoei Shabbos – he would remain awake an entire night.

Whatever (the Alter Rebbe) studied, even Chumash and Rashi, was studied out loud, with a slight melody. After studying a concept, he would contemplate it in his mind. As the Alter Rebbe told his children, there were subjects which he learned five or six times, and each time he learned them, he thought about it and contemplated it two or three times. He tried to align his thought process with his speech. He would contemplate an idea thoroughly without omitting any details, just as if he were verbally explaining it to someone else. It's not as if he was arranging and organizing in his mind what he was going to speak about; rather, he taught himself to think like he talks, with all the details. As the Alter Rebbe himself confessed, this did not come without great effort. However, becoming accustomed to this method of thinking was beneficial to him in two ways: 1) Whatever he thought about was true (and not a delusion) and organized; and 2) he never forgot anything.

One time, the Alter Rebbe noticed his son, Rabbi Chaim Avraham, and the (Mittler) Rebbe toiling over a particular Tosefos in Tractate Gittin, and the (Mittler) Rebbe complained to his father that... [it is erased here] he explained to him that he was "under the weather". And (the Alter Rebbe) told him that he learned this Tosefos on his way to Mezritch for the second time. He was 19 years old at the time. It was the third time that he had finished the entire Talmud in-depth. The Alter Rebbe traveled by foot, and while he was washing his cloak in a river in a field, he studied this very same Tosefos. [Refer to Beis Rebbe (Yiddish), Chapter 2, pg. 80, that when he was in Mezritch, he went to wash his only shirt in the river, and while he was doing that, he reviewed the entire Tractate of Bava Metzia.] No obstacles prevented him from learning neither the strain of the journey, nor his poor health. "Nowadays, however, the youth complain about their health, a thing unheard of in our days." (The Alter Rebbe) proceeded to explain that Tosefos. He pointed out how they began studying, and what he inferred from the Gemorrah before they studied the Tosefos, and what novel insights he gleaned after studying it. [From page (this

is erased) until this point, I copied the handwritten notes of the Tamim (this is erased, as well). He notes that one of the grandchildren of the Rebbe Maharash was the one who compiled these historical anecdotes. This can be inferred from the fact that he refers to the Tzemach Tzedek and the Rebbe Maharash as "my grandfather, the Rebbe", on page... (this is erased).] [This is the point until which Rabbi Mordechai Schusterman copied the notes of the Bachur, the Tamim, Moshe HaLevi Gurewitz, may Hashem avenge his blood.]

(Excerpt from "The Life and Times of the Alter Rebbe", volume 1, by Rabbi Mendel Moscowitz, father of the Chosson.)

#### מוקדש לחיזוק ההתקשרות לכ"ק אדמו"ר נשיא דורנו

ולזכות

החתן התמים ניסן שיחי' והכלה המהוללה מרת חי' מושקא שתחי'

מאסקאוויץ

לרגל נישואיהם בשעטומו"צ יום הבהיר חג הגאולה, כ' כסלו ה'תשע"ג

נדפס ע"י הוריהם

קרה"ת ר' מנחם מענדל וזוגתו מרת רחל שיחיו גורדון הרה"ת ר' מנחם מענדל וזוגתו מרת חנה שיחיו מאסקאוויץ

וזקניהם

מרת מרים תחי' גורדון

הרה"ת ר' ירחמיאל בנימין הלוי וזוגתו מרת לאה שיחיו קליין מרת מרים רייזל תחי" נעמאנאוו

התמים ר' אפרים וזוגתו מרת צבי' שיחיו מאסקאוויץ

לעילוי נשמת

00

הרה"ח הרה"ת ר' שלום דובער בן הרה"ח הרה"ת ר' יוחנן ע"ה גורדון

נפטר אחרון של פסח, כ"ב ניסן, ה'תשס"א

לעילוי נשמת

הרה"ח הרה"ת ר' משה בן הרה"ח הרה"ת ר' ניסן ע"ה

נעמאנאוו

נפטר ט' אייר ה'תשע"ב